
ลักษณะของจรติในฐานะศาสตร์ทางพระพุทธศาสนา 
CHARACTERS OF CARITA AS A SCIENCE IN BUDDHISM 

 
 

1พระแสงจันทร์  ฐิตสาโร 
1Prasaengchan Thitasaro 

 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand.  

 

Prasaengchan_th@gmail.com 
 

Received  :July 25, 2019;  Revised  :November 12, 2019;  Accepted :December 19, 2019 
 

บทคัดย่อ 
 

  บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือนำเสนอลักษณะของจริตในฐานะศาสตร์ทาง
พระพุทธศาสนา ประเด็นที่นำเสนอประกอบด้วย 1) ความหมายของจริต 2) ประเภทของ
จริต ได้แก่ ราคจริต คนรักสวยรักงาม โทสจริต คนใจร้อนหงุดหงิด โมหจริต  คนเขลา เหงา
ซึม งมงาย สัทธาจริต คนที่มีจิตซาบซึ้งชื่นบาน น้อมใจเลื่อมใสโดยง่าย พุทธิจริต คนที่มักใช้
ความคิดพิจารณา และวิตกจริต คนที่มักคิดจับจดฟุ้งซ่าน ลักษณะของจริต การดูลักษณะของ
จริต ลักษณะข้อเด่นข้อด้อย และวิธีแก้ไขข้อบกพร่องของบุคคลผู้มีจริตทั้ง 6 ประเภท 
 

คำสำคัญ :  ลักษณะ; จริต  ศาสตร์ พระพุทธศาสนา 
 

Abstract 

 

 This article aims to present the characteristics of people with their Carita 
(temperament) as the science of Buddhism. The aspects to present consist of: 1) 
the meaning of Carita; 2) the types of Carita including: lustful temperament (Raga-

 
1 นิสิตหลักสูตรพุทธศาสตร์ดุษฎีบัณฑิต สาขาพระพุทธศาสนา, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น. 

mailto:taveechok1972@gmail.com


 

68   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.1 No.2 (July-December 2019) 
 

carita) ; hateful temperament (Dosa-carita) ; deluded temperament (Moha-carita) ; 
faithful temperament (Saddha-carita); intelligent temperament (Buddhi-carita); and 
speculative temperament (Vitakka-carita) . The characteristics of people with their 
Carita include both strengths and weaknesses and the approach in tackling the 
drawbacks of the 6 characteristics.  
 
Keywords: Characteristics, Carita, Science, Buddhism 
 

บทนำ 

 

ในสังคมปัจจุบันการเรียนรู้นิสัยของคนนับเป็นสิ่งสำคัญในการใช้ชีวิตเกี่ยวข้องกับ
คนนั้นๆหากเรารู้ว่าคนที่จะเกี่ยวข้องด้วยมีนิสัยอย่างไร และควรปฏิบัติต่อกันอย่างไร ไม่ว่า
เราจะอยู่ในสถานะภาพใดหรือประกอบอาชีพใด ต่างต้องมีการติดต่อสื่อสารพบปะพูดคุย 
แลกเปลี่ยนความคิดเห็นหรือเพ่ิมความสัมพันธ์กับผู้ อ่ืนให้ดียิ่งขึ้น เพ่ือไม่ก่อให้เกิดความ
ขัดแย้งในสังคมที่เราอาศัยอยู่ และหัวใจที่ทำให้เราประสบความสำเร็จทั้งในหน้าที่การงาน ใน
ด้านครอบครัว เพ่ืออยู่ร่วมกับผู้อ่ืนได้อย่างมีความสุขก็คือ การรู้เท่าทันความคิดของผู้อื่น การ
รู้เท่าทันผู้อ่ืน เพ่ือเราจะได้ปรับพฤติกรรมของเราให้เข้ากับสังคมได้อย่างถูกต้องเหมาะสม
ตามสถานการณ์ต่างๆ เพ่ือป้องกันมิให้เกิดความขัดแย้ง การเรียนรู้และเข้าใจลักษณะของ
บุคคลประเภทต่างๆได้อย่างรวดเร็วแล้วนั้นจะทำให้เราสามารถปรับตัวกับบุคคลแต่ละ
ประเภทได้อย่างเหมาะสม และสามารถทำงานกับบุคคล เหล่านั้นได้อย่างราบรื่นและประสบ
ผลสำเร็จ  

แม้ในสมัยพุทธกาลพระพุทธองค์ทรงหยั่งรู้ถึงเรื่องนิสัยของคน จึงทรงให้ความรู้
เกี่ยวกับนิสัยของคนว่าบุคคลทั้งหลายในโลกนี้ มีลักษณะนิสัยหรือจริตที่แตกต่างกัน การ
แยกแยะจริตของบุคคลนั้นพระพุทธเจ้าทรงแยกแยะ เพ่ือจะใช้วิธีสอนให้ตรงกับจริตเพ่ือให้ผู้
นั้นบรรลุ มรรคผลนิพพาน ดังที่กล่าวไว้ในประวัติของ พระวักกลิเถระ เกี่ยวกับสัทธาจริตที่มี
ต่อพระพุทธเจ้าอย่างแรงกล้าถึงขั้นที่จะทำอัตวินิบาตกรรม พระพุทธองค์ทรงตรัสว่า “วักกลิ 
ท่านจะประโยชน์อะไรด้วยมองรูปกายอันเปื่อยเน่านี้ที่ท่านเห็น วักกลิ ผู้ใดแลเห็นธรรมผู้นั้น
ชื่อว่าเห็นเรา ผู้ใดเห็นเราผู้นั้นชื่อว่าเห็นธรรม” (สุ. อํ.เอก. (ไทย) 32/146/389-392). ซึ่งการ
รู้จริตของพระพุทธเจ้าและทรงแสดงธรรมไปตามจริตของผู้ฟังทำให้ พระวักกลิ บรรลุเป็น



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร.อุบลราชธาน ี ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2562) |   69 

 

 

พระอรหันต์ การเรียนรู้นิสัยของบุคคลนับเป็นสิ่งสำคัญ และการดูลักษณะของจริตตาม
หลักการทางพระพุทธศาสนานั้น คือการพิจารณาจากพฤติกรรมทางกายวาจาที่แสดงออกมา
ภายนอกคือหลักการที่สำคัญเป็นการสะท้อนให้เห็นถึงจิตหรือความคิดของมนุษย์ซึ่งเป็นเรื่อง
ที่มีความละเอียดสลับซับซ้อนเป็นอย่างมาก จึงจำเป็นต้องมีการพิจารณาให้ลึกซึ้งรอบคอบ 
และชัดเจน เพ่ือป้องกันความสับสน เพราะเบื้องหลังพฤติกรรมต่างๆ ที่มนุษย์แสดงออกมา
ย่อมเกิดจาก แรงกระตุ้นและสิ่งแวดล้อมที่ต่างกันไป การรู้เท่าทันในการที่จะแสดงออกทาง
พฤติกรรมนั้นจึงเป็นเครื่องป้องกันไม่ให้เกิดความขัดแย้งและทำให้สังคมสงบสุขได้ บทความ
วิชาการนี้ผู้เขียนมุ่งศึกษาความหมาย ลักษณะของจริตตามหลักการทางพระพุทธศาสนา  ซึ่ง
จะได้กล่าวลำดับต่อไป 
 

ความหมายความสำคัญของจริต  
 

จริตเป็นลักษณะนิสัยพ้ืนฐานที่ประพฤติปฏิบัติและเป็นพฤติกรรมตามสภาพของ
จิตใจอันเป็นปกติของบุคคลนั้นที่อยู่ในใจอุปนิสัยของบุคคลนั้น อุปนิสัยที่เกิดขึ้นจากการ
อบรมหรือจากการเสพคุ้นบ่อยๆ จนเกิดเป็นความเคยชิน โดยผ่านทางสิ่งแวดล้อมและ
การศึกษาฝึกฝนต่างๆ ในวิมุตติมรรคได้กล่าวถึงเหตุที่คนเรามีจริตแตกต่างกันเกิดจากกรรม
ในอดีตและสัดส่วนองค์ประกอบของธาตุทั้ง 4 ภายในร่างกายของแต่ละคน (พระธรรมโกศา
จารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2553) พระพุทธองค์ตรัสสอนเรื่องจริต ด้วยวิธีตรัสบอกถึงอุปนิสัย
ของแต่ละบุคคล และทรงจำแนกจริตของแต่ละบุคคลไว้เป็น 6 ประเภทด้วยกัน ได้แก่ ราค
จริต โทสจริต โมหะจริต วิตกจริต สัทธาจริต และพุทธิจริต แต่ละคนจะมีจริตผสมอยู่ทุกแบบ
แต่สัดส่วนแตกต่างกันไป และมักจะมีจริตเด่นในสัดส่วนที่สูงอยู่ 1-2 แบบในคน ๆ เดียวกัน 
เมื่อเราได้ศึกษาทำความเข้าใจถึงจริตหรืออุปนิสัยต่างๆ ดังกล่าวแล้วจะช่วยให้เราเข้าใจ
ตนเองและผู้อ่ืนมากยิ่งขึ้น ทำให้สามารถพัฒนาปรับปรุงแก้ไขตนเอง และลดปัญหาความ
ขัดแย้งทางด้านความคิด คำพูด การกระทำของกันและกันได้ การที่เราจะทราบว่าใครมีจริต
เป็นอย่างไรนั้น เราสามารถเรียนรู้ได้ตามหลักการ 5 อย่าง ได้แก่ ดูจาก อิริยาบถ  กิจ 
ภาชนะ ทัสสนะ และธัมมปวัตติ ซึ่งจะได้กล่าวในลำดับต่อไป 

คำว่า “จริต” นี้ถ้าจะเขียนให้ตรงจริงจะต้องใช้คำว่า “จริยา” หรือคำว่า “จริต”มา
จากคำว่า “จริยา”จริต หรือจริยา 6 หมายถึงความประพฤติปกติ, ความประพฤติซึ่งหนักไป
ทางใดทางหนึ่ง อันเป็นปกติประจำอยู่ในสันดาน พ้ืนเพของจิต อุปนิสัย พ้ืนนิสัย แบบหรือ



 

70   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.1 No.2 (July-December 2019) 
 

ประเภทใหญ่ๆ แห่งพฤติกรรมของคน (intrinsic nature of a person; characteristic 
behavior; character; temperament) กล่าวอีกอย่างหนึ่ง ตัวความประพฤติเรียกว่า จริยา 
บุคคลผู้มีความประพฤติอย่างนั้นๆ เรียกว่า จริต  (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ ปยุตฺโต),
2546:189) 
  คำว่า “จริต” หมายถึง อาการทางกายและทางวาจาที่ประพฤติอยู่ประจำจะเรียกว่า 
อัธยาศัยบวกตัวนิสัยก็ได้ (วศิน อิทสระ, 2521) คำว่า“จริต”แปลว่า จิตที่เที่ยวไป เช่น จิตที่
เที่ยวไปในทางดี เราเรียกว่า สุจริต ถ้าจิตเที่ยวไปในทางชั่ว เรียกว่า ทุจริต ฉะนั้นจริต คือ 
นิสัยอันเป็นพื้นฐานของมนุษย์ เป็นการแสดงออกทางกายวาจาซึ่งมีความแตกต่างกัน (พันเอก 
ปิ่น มุทุกันต์, 2502) 
 

ประเภทของจริต  
 

จริตเป็นลักษณะพ้ืนเพนิสัยของมนุษย์ที่แตกต่างกันไปจริตในทางพระพุทธศาสนา
แบ่งเป็น 6 ประเภท มี ดังนี้  

1) ราคจริต ผู้มีราคะเป็นความประพฤติปกติ ประพฤติหนักไปทางรักสวยรักงาม 
(one of lustful temperament) กรรมฐานคู่ปรับสำหรับแก้ คือ อสุภะและกายคตาสติ 

2) โทสจริต (ผู้มีโทสะเป็นความประพฤติปกติ ประพฤติหนักไปทางใจร้อนหงุดหงิด 
(one of hating temperament) กรรมฐานที่เหมาะ คือ พรหมวิหารและกสิณ โดยเฉพาะ
วัณณกสิณ 

3) โมหจริต ผู้มีโมหะเป็นความประพฤติปกติ ประพฤติหนักไปทางเขลา เหงาซึม
เงื่องงง งมงาย (one of deluded temperament) กรรมฐานที่เกื้อกูล คือ อานาปานสติ 
และพึงแก้ด้วยมีการเรียน ถาม ฟังธรรม สนทนาธรรมตามกาลหรืออยู่กับครู 

4) สัทธาจริต ผู้มีศรัทธาเป็นความประพฤติปกติ ประพฤติหนักไปทางมีจิตซาบซึ้ง 
ชื่นบาน น้อมใจเลื่อมใสโดยง่าย (one of faithful temperament) พึงชักนำไปในสิ่งที่ควร
แก่ความเลื่อมใส และความเชื่อท่ีมีเหตุผล เช่น พิจารณาอนุสติ 6 ข้อต้น 

5) พุทธิจริต หรือ ญาณจริต ผู้มีความรู้เป็นความประพฤติปกติ  ประพฤติหนักไป
ในทางใช้ความคิดพิจารณา (one of intelligent temperament) 



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร.อุบลราชธาน ี ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2562) |   71 

 

 

6) วิตกจริต ผู้มีวิตกเป็นความประพฤติปกติ ประพฤติหนักไปทางนึกคิดจับจด
ฟุ้งซ่าน (one of speculative temperament) พึงแก้ด้วยสิ่งที่สะกดอารมณ์ เช่น เจริญอา
นาปานสติ หรือเพ่งกสิณ เป็นต้น (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต),2546:189) 
 

ลักษณะของจริต 
 

1) ราคจริต เป็นคนที่รักสวยรักงาม คือ พอใจในรูปสวย เสียงไพเราะ กลิ่นหอม รส
อร่อย สัมผัสนิ่มนวล ชอบความเป็นระเบียบเรียบร้อยสะอาดประณีต มีกิริยาท่าทางเรียบร้อย 
ละมุนละไมน่าดูน่าชม ข้าวของเครื่องใช้สะอาดเรียบร้อยเป็นระเบียบ บ้านเรือนจัดไว้อย่างมี
ระเบียบ คำพูดคำจามีความสุภาพอ่อนหวาน ตามปกติราคะจริตจะรู้สึกพึงพอใจชอบอกชอบ
ใจ ร่าเริงยินดีเมื่อได้ประสบกับอารมณ์ที่เกี่ยวกับความสวยงาม ความสุภาพเรียบร้อย จิตจะ
เกาะเกี่ยวอยู่กับอารมณ์เหล่านี้อย่างไม่รู้สึกเบื่อหน่าย และจะรู้สึกเกลียดชังอารมณ์ที่ตรงกัน
ข้าม คือ เกลียดความสกปรกไม่ชอบอารมณ์ประเภท เศร้าโศก ความพินาศย่อยยับ การ
ทำลายล้าง เป็นต้น ราคะจริตเป็นลักษณะที่รักสวยรักงามเป็นสำคัญ ไม่ได้หมายความว่า 
ราคะจริตเป็นผู้ที่มักมากในกามารมณ์ ถ้าเข้าใจอย่างนั้นเป็นความเข้าใจที่ไม่ถูกต้อง 

2) โทสจริต บุคคลที่มีจริตนี้จะมีจิตใจที่ตรงกันข้ามกับราคะจริต คือ โดยปกติเป็นคน
ใจร้อน ใจเร็ว กระด้าง มีอารมณ์มักโกรธเป็นเจ้าเรือน อะไรนิดอะไรหน่อยก็โกรธ มีความรีบ
ร้อนอยู่ในใจเป็นปกติ ผู้ที่มีจริตหนักไปทางโทสจริตนี้ แก่เร็ว พูดเร็ว พูดเสียงดัง เดินแรง 
ทำงานหยาบ ไม่มีความละเอียดถี่ถ้วน ไม่มีความพิถีพิถันในการแต่งตัว 

3) โมหจริต เป็นลักษณะของจิตที่มีความเฉื่อยชา ขาดความคล่องแคล่ว มักเป็นผู้ที่
อยู่ใน ความรู้สึกมากกว่าความคิด ไม่ค่อยชอบคิด หรือคิดไม่ออก มักมีอคติเกี่ยวกับตัวเอง 
มองตัวเองว่าไม่ดี ไม่เก่ง ไม่สวย ไม่หล่อ ไม่มีความสามารถ ใบหน้าไม่เบิกบาน ตาเยิ้มแต่เศร้า 
ถึงเวลาพูดไม่พูด ถึงพูดก็ไม่มีพลัง ตามธรรมดาจิตของคนทั่วไปจะวิ่งไปหาอารมณ์เอง แต่คน
โมหะจริตแทนที่จะวิ่งไปหาอารมณ์ กลายเป็นว่าอยู่ในลักษณะสะลึมสะลือครึ่งหลับครึ่งตื่น 
คอยให้อารมณ์มากระตุ้นเองจึงจะทำงาน 

4) วิตกจริต โดยปกติเป็นคนคิดมาก ชอบคิด ชอบแสดงความคิดเห็น มีคำถามมาก 
เพราะสมองเต็มไปด้วยความคิดฟุ้งซ่าน ตัดสินใจไม่เด็ดขาด แม้มีเรื่องพิจารณาเพียงเล็กน้อย
ก็ต้องคิดตรองอยู่อย่างนั้น ไม่กล้าตัดสินใจด้วยเหตุที่เป็นคนคิดมากพูดมาก ทำให้ต้องใช้



 

72   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.1 No.2 (July-December 2019) 
 

พลังงานอย่างสิ้นเปลือง ทำให้ใบหน้าเต็มไปด้วยริ้วรอยแห่งความเหนื่อย หน้าตาไม่ค่อยสด
ชื่นร่างกายแก่เกินวัยหาความสุขสบายใจได้ยาก 

5) สัทธาจริต มีจิตน้อมไปในความเชื่อเป็นอารมณ์ประจำใจ ทำตามความเชื่อ เอา
ความเชื่อ ออกหน้า ความคิดหรือความยึดมั่นมักอยู่เหนือการใช้เหตุผล และมักเชื่อโดยไร้
เหตุผล อะไรที่ไม่เป็นไปตามที่ตนเชื่อถือมักไม่ถูกต้อง มีใครแนะนำอะไรก็ตัดสินใจเชื่ออย่าง
เดียวโดยไม่ได้พิจารณา 

6) พุทธจริต เป็นคนเจ้าปัญญาเจ้าความคิด มีความฉลาด มีไหวพริบปฏิภาณดี คิด
อะไรเป็นเหตุเป็นผล ชอบใช้ความรู้และเหตุผลในการพิจารณาตัดสินใจว่าจะทำหรือไม่ทำสิ่ง
ใด มองปรากฏการณ์ต่างๆ ตามสภาพความเป็นจริงบนพ้ืนฐานของข้อเท็จจริง โดยปราศจาก
การปรุงแต่งหรืออคติส่วนตัว 

จริตทั้ง 6 อย่างนี้ พระพุทธเจ้าทรงแจกแจงแยกแยะไว้ เพ่ือจะใช้วิธีการอบรมสั่ง
สอนแต่ละคนให้เหมาะสมกับอุปนิสัย ทุกๆ คนที่เกิดมาย่อมมีจริตทั้ง 6 อย่างอยู่ในตัวแต่จะมี
มากมีน้อยในแบบใดก็แล้วแต่วาสนาบารมีที่ได้สั่งสมมา เมื่อรู้ว่าใครมีจริตหนักไปในทางใด
พระพุทธองค์ก็ทรงสอนด้วยวิธีการที่เหมาะสมกับบุคคลนั้น  
 

การดูลักษณะของจริต 
 

การดูลักษณะของจริตตามหลักการทางพระพุทธศาสนา มีอยู่ 5 ประการ คือ 
1) อิริยาบถ ได้แก่ การเดิน ยืน นั่ง นอน และอาการเคลื่อนไหวทำกิจกรรมต่างๆ 
2) กิจจะ ได้แก่ ลักษณะการทำงาน 
3) โภชนะ ได้แก่ อาหารที่บริโภค รวมทั้งการที่บริโภค 
4) ทัสสนะ ได้แก่ การดู การฟัง การดม การกิน การลูบไล้แต่งเนื้อแต่งตัว 
5) ธัมมปวัตติ ได้แก่ ความเป็นไปแห่งธรรม เป็นต้นว่า ความประพฤติดี ความ

ประพฤติเลว อันเกิดจากกิเลสและคุณธรรมที่มีอยู่ในตัวของแต่ละคน 

โดยอิริยาบถ อิริยาบถ แปลว่า การเคลื่อนไหวไปมาของร่างกาย อิริยาบถหลักมีอยู่ 
4 อย่างคือ ยืน เดิน นั่ง นอน ส่วนอาการที่เคลื่อนไหวทำกิจการงานต่างๆ นอกจากนี้เป็น
อิริยาบถย่อย การสังเกตอิริยาบถต้อง ดูอิริยาบถตามปกติ เช่น การยืนต้องดูขณะยืนปกติ 
ไม่ใช่ตอนยืนปาฐกถา หรือยืนบรรยาย การเดินต้องดูตอนเดินปกติ ไม่ใช่ในขณะเดินสวน



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร.อุบลราชธาน ี ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2562) |   73 

 

 

สนามหรือเดินหนีฝน การนอนก็ดูตอนนอนปกติ ไม่ใช่ตอนนอนคุดคู้ เพราะอากาศหนาว ด้วย
การสังเกตอย่างนี้เราจึงจะเห็นเป็นไปตามความเป็นจริง 

การเดิน ราคจริต คนที่มีราคะจริตจะมีกิริยาอาการนุ่มนวลละมุนละไม ชดช้อยค่อย
ขยับ พอดีพองาม การเดินจะไม่เร็วไม่ช้า เมื่อวางเท้าลงก็วางอย่างสม่ำเสมอ เมื่อยกเท้าขึ้นก็
จะยกข้ึนอย่างรวดเร็ว ถ้าสังเกตรอยเท้าต้องสังเกตตอนที่เดินเท้าเปล่าบนพ้ืนทรายละเอียดที่
ชุ่มๆ จะเห็นว่ามีรอยเท้ากระโหย่ง รอยเท้าเว้าแหว่งเป็นแห่ง เพราะวางเท้าเบา ไม่ค่อยจะมี
มูลดินกระจายรอบๆ รอยเท้า 

โทสจริต ปกติจะเป็นผู้ที่มีอิริยาบถฉับไว ลักษณะการเดินจะเดินไปเหมือนจิกปลาย
เท้า เดินเร็วลงเท้าหนักวางเท้าเร็วและยกเท้าเร็ว เพราะเป็นคนรีบเร่งอยู่เสมอ รอยเท้าจะ
ปรากฏว่าปลายเท้าจิกลงดินหรือทรายจะถูกขุดลงทางปลายเท้าลึกมาก มีมูลดินหรือมูลทราย
กระจายมาทางปลายเท้ามาก 

โมหจริต ผู้ที่มีจริตแบบนี้โดยทั่วไปจะเป็นผู้ที่มีอิริยาบถเฉไฉไม่แน่นอน ลักษณะการ
เดินจะเดินไปโดยอาการสะเปะสะปะ เดินเร็วบ้างช้าบ้างสลับกันไปทอดเท้าเหมือนคนขย่มตัว
และเมื่อยกเท้าขึ้นเหมือนคนขย่มตัวเช่นกัน รอยเท้าจะปรากฏว่าจิกลงทั้งปลายเท้าและส้น
เท้า เส้นรอยเท้าที่ติดกับพ้ืนดินเลอะเลือน เพราะคนโมหะจริตเวลาวางเท้า เท้าจะสั่นรัวเมื่อดู
อาการที่ เดินไปนั้นจะเห็นว่าคดไม่ตรงทางคือ เซซ้ายเซขวาสลับกันไป ส่วนวิตกจริต 
เช่นเดียวกับโมหะจริต สัทธาจริตเช่นเดียวกับราคะจริต และพุทธิจริตเช่นเดียวกับโทสจริต 

การยืนการนั่งราคะจริตเลือกที่ยืนเลือกที่นั่ง ถ้าไปกันเป็นกลุ่มและสถานที่นั้นเลือก
ยืนเลือกนั่งได้ตามสะดวก มักเลือกยืนเลือกนั่งในที่เหนือลมทางที่มีแสงสว่าง และทางที่
สามารถทอดสายตาได้ไกลพอสมควร อาการที่ยืนและนั่งละมุนละไมน่าดูน่าชมแขนทั้งสองมัก
ปล่อยลงข้างลำตัว 
  โทสจริต ยามยืนหรือนั่งมีกิริยาอาการกระด้างไม่น่าดูชอบใช้มือไพล่หลังค้ำสะเอว
หรือรัดคอ ที่ยืนที่นั่งไม่ค่อยเลือกก้าวเท้าไปตกจังหวะยืนที่ตรงไหนก็ยืนได้จะขรุขระเปรอะ
เปื้อนบ้างก็ไม่ถือสา โมหะจริต เมื่อยืนหรือนั่งก็มีอาการบ่งเซ่อ มีลักษณะเหม่อลอยง่วงๆ ซึมๆ 
ส่วนวิตกจริตเช่นเดียวกับโมหะจริต สัทธาจริตเช่นเดียวกับราคะจริต และพุทธิจริต
เช่นเดียวกับโทสจริต 



 

74   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.1 No.2 (July-December 2019) 
 

การนอน ราคะจริต เมื่อจะนอนก็ไม่รีบร้อนค่อยปูที่นอนให้เรียบร้อยก่อน แล้วจึง
ค่อยเอนตัวลงนอนมีการวางอวัยวะต่างๆ น้อยใหญ่ให้เรียบร้อยนอนด้วยอาการน่าดู เมื่อถูก
ปลุกให้ลุกข้ึนก็ไม่รีบผลุนผลันลุกขึ้น แต่จะค่อยๆ ลุกด้วยอาการปกติ 

โทสจริต มีอาการรีบร้อนเข้านอนเหมือนกับหนีใครมานอน การจัดที่นอนก็จัดแบบ
ส่งๆ ไป ตามแต่จะได้ไม่คำนึงถึงความสวยงาม หรือความเป็นระเบียบเรียบร้อยแต่อย่างใดสัก
แต่ว่าตนเองซุกหัวนอนเป็นอันใช้ได้แล้วก็ล้มตัวลงนอนแผ่หราตามสบายไม่สนใจว่าจะเกะกะ
ขวาง ทางหรือใครจะมาว่าอย่างไรไม่คำนึงถึง เมื่อถูกปลุกให้ลุกก็รีบลุกขึ้นอย่างผลุนผลัน มี
อาการดุนิดๆหน้าตาบูดบึ้ง ตาแดงขมึงคล้ายกับโกรธใครมาเป็นเวลาแรมปี ในขณะนั้นถ้ามี
ใครมาถามอะไรจะให้คำตอบด้วยเสียงกระโชกโฮกฮาก เหมือนกับมีความเดือดดาลอยู่ในใจ 

โมหจริต ลักษณะการนอนไม่น่าดูมีอาการค่อนข้างน่าเกลียดนอนวางมือเกะกะโดย
ไม่รู้ตัว การจัดปูที่นอนไม่ค่อยเรียบร้อยไม่เป็นระเบียบสักแต่ว่านอนได้ก็นอนไปทั้งอย่างนั้น 
ส่วนมากมักชอบนอนคว่ำหน้า เมื่อถูกปลุกให้ลุกจะลุกขึ้นอย่างเชื่องช้ามีอาการเซื่องซึมงัวเงีย 
ง่วงเหงาหาวนอน แสดงอาการบิดไปบิดมาน่ารำคาญ บางครั้งก็พาลล้มตัวลงนอนกลับไปอีก 
โดยไม่สนใจใยดีกับสิ่งใดในโลกทั้งสิ้น ส่วนวิตกจริตเช่นเดียวกับโมหะจริต สัทธาจริต
เช่นเดียวกับราคะจริต และพุทธิจริตเช่นเดียวกับโทสจริต 

โดยกิจจะ ลักษณะการทำงานราคจริต ตามปกติทั่วไปจะมีความตั้งอกตั้งใจในการ
ทำงาน ทำงานได้อย่างเรียบร้อยประณีต มีความละเอียดรอบคอบ ละเอียดอ่อน เช่น การ
กวาดวัด คนราคะจริตจับไม้กวาดอย่างเรียบร้อยไม่รีบร้อน ไม่กวาดคุ้ยดินคุ้ยทรายให้กระจัด
กระจาย กวาดได้สะอาดเรียบร้อยงามตา เหมือนเอาเสื่อปูหรือเอาดอกไม้มาปูลาดฉะนั้น 

โทสจริต โดยธรรมชาติเป็นผู้มีหลักการ เคารพกฎเกณฑ์มีระเบียบวินัยสูงไม่ว่าเรื่อง
งานหรือเรื่องอ่ืนๆ ตามธรรมดา เมื่อจะทำการงานสิ่งใด มักทำไปด้วยความรีบร้อนฉับไวได้
ผลสำเร็จแต่ค่อนข้างไม่เรียบร้อยสวยงาม เช่น เมื่อปัดกวาดที่อยู่อาศัยก็ตั้งใจปัดกวาดอย่าง
เข้มแข็ง กวาดอย่างรวดเร็วหากเห็นข้าวของสิ่งใดขวางหน้า หากคว้าด้วยมือไม่ทันใจใช้เท้า
เขี่ยก็มีมือกำไม้กวาดแน่น ท่าทางขึงขังเหมือนกำลังกำอาวุธจะทำการสู้รบ กวาดไปอย่างรีบ
ร้อน สะอาดเป็นหย่อมๆ บางครั้งทำให้ฝุ่นละอองฟุ้งอยู่ทั่วไป 

โมหจริต ปกติจะไม่ค่อยชอบทำอะไร ถ้าไม่ถูกใครหรือสิ่งใดมาบังคับ ก็สามารถนั่ง
เฉยๆ ได้เป็นวันๆ เมื่อจำเป็นจะต้องคิดหรือทำอะไร รู้สึกว่ายากไปหมดรู้สึกเกินความสามารถ 
พลังกายพลังใจไม่ค่อยมี ทำอะไรก็จะรู้สึกเบื่อก่อนที่งานนั้นจะสำเร็จ ตามธรรมดาเมื่อจะทำ
กิจสิ่งใดมักทำด้วยอาการหยาบเหมือนกับไม่เต็มใจทำ ไม่มีความถ่ีถ้วน หมักหมมคั่งค้าง เอาดี



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร.อุบลราชธาน ี ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2562) |   75 

 

 

อะไรไม่ค่อยได้ เช่น เมื่อปัดกวาดที่อยู่อาศัย มือที่จับไม้กวาดจะกำอย่างหลวมๆกวาดไป
ตามแต่จะได้ กวาดๆ หยุดๆ ไม่สะอาดเรียบร้อย ทำให้มูลฝอยกระจุยกระจายไม่ถี่ถ้วนในการ
ปัดกวาด ตามธรรมดาคนทั่วไปเวลากวาด เขาจะเริ่มกวาดจากมุมที่ไกลประตูก่อน แล้วค่อย
กวาดเรื่อยมาจนถึงประตู จึงตักผงไปทิ้งหรือกวาดจากทางเหนือลมไปหาใต้ลม แต่คนโม
หจริต กลับเริ่มกวาดจากบริเวณ ใกล้ประตูก่อน แล้วจึงไปกวาดที่ไกลๆ และค่อยกวาด
ย้อนกลับเรื่อยมาที่บริเวณใกล้ประตูอีก หรืออาจกวาดทวนลมจนฝุ่นผงฟุ้งตลบพูดง่ายๆ คือ 
ทำงานไม่เป็นไม่มีปฏิภาณ ส่วนตกจริตเช่นเดียวกับโมหะจริต สัทธาจริตเช่นเดียวกับราคะ
จริตและพุทธิจริตเช่นเดียวกับโทสจริต 

โดยโภชนะ ลักษณะการบริโภคอาหารราคะจริต ตามธรรมดาย่อมชอบใจอาหารอัน
ละมุนละไมมีรสอร่อยหวานมัน เมื่อทำการบริโภคก็ทำคำข้าวให้กลมกล่อมพอดีคำ ไม่เล็ก
เกินไปหรือใหญ่เกินไปเป็นนักชิมรสชอบลิ้มรสแปลกๆ บริโภคไปด้วยอาการไม่รีบร้อน ได้
อาหารที่ถูกปากแม้เพียงอย่างเดียวเท่านั้น ก็รู้สึกมีความพึงพอใจเป็นอย่างมาก 

โทสจริต ตามธรรมดาย่อมชอบใจอาหารอันหยาบ ซึ่งมีรสจัด เช่น เปรี้ยวจัด เค็มจัด 
ขมจัด ฝาดจัด เมื่อทำการบริโภคก็ทำคำข้าวโตจนคับปาก ไม่ใช่เป็นนักชิมรส บริโภคไปด้วย
อาการอันรีบร้อน รวดเร็ว ประสบอาหารที่ไม่ถูกปากถึงใจแม้เพียงอย่างเดียวเท่านั้น ก็มี
อาการหงุดหงิดขัดเคืองใจ อาจจะพาลโกรธใครต่อใครในขณะนั้นขึ้นมาก็ได้ 

โมหจริต ตามธรรมดาย่อมมีความชอบใจในรสอาหารไม่แน่นอน เพราะเป็นคนเซ่อ
เซอะ ไม่เป็นตัวของตัวเอง เมื่อทำการบริโภคก็ทำคำข้าวเล็กๆ ไม่กลมกล่อม บริโภคด้วย
อาการมูมมาม เมล็ดข้าวตกเรี่ยราดเกลื่อนกลาดกระจายไป ปากคอเลอะเทอะไม่น่าดู จิตใจ
ฟุ้งซ่าน คือ บริโภคไปอย่างคนใจลอย คนทั้งหลายเห็นเข้าแล้วมักนึกตำหนิในใจ ส่วนวิตกจริต 
เช่นเดียวกับโมหะจริต สัทธาจริตเช่นเดียวกับราคะจริตและพุทธิจริตเช่นเดียวกับโทสจริต 

โดย ทัสสนะ ลักษณะการสังเกตดูราคะจริต ตามธรรมดาเมื่อได้เห็นรูปสวยงาม 
ต้องตาต้องใจตนหรือได้ ฟังเสียงไพเราะ ดมกลิ่นหอม ลิ้มรสที่ถูกใจได้ เครื่องสัมผัส
ละเอียดอ่อนต้องกับรสนิยมของตัว แม้จะเป็นเพียงเล็กน้อยธรรมดา ซึ่งสำหรับคนอ่ืนแล้วไม่
ค่อยมีความสำคัญเท่าใดนัก แต่เขามีความสนใจอย่างลึกซึ้ง เกิดความพออกพอใจอย่างจริงจัง 
เหมือนกับเกิดความพิศวง งงงวย อย่างเหลือเกิน มีอาการราวกับว่าไม่เคยพบเห็นสิ่งเหล่านี้
มาก่อนแม้จะมีข้อบกพร่องอยู่บ้างก็ไม่ถือสาไม่หยิบยกขึ้นมาเป็นผิดหรือถูกแต่อย่างใดคงติด
ในคุณภาพแม้เพียงน้อยนิดที่มีอยู่ในสิ่งเหล่านั้น เมื่อสิ่งเหล่านั้นผ่านไปแล้ว ก็ยังไม่ยอมปล่อย



 

76   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.1 No.2 (July-December 2019) 
 

วางยังตามดู ตามฟัง หรือหากว่าตนจำเป็นต้องจากสิ่งเหล่านั้นไป ก็จากไปด้วยความอาลัย
อาวรณ์อย่างลึกซึ้งบางทีถึงกับต้องหันหลังกลับมามองแล้วมองอีกด้วยความเสียดายก็มี 
โทสจริต ตามธรรมดาเมื่อได้เห็นรูปที่ไม่สวยงาม ไม่เป็นที่ต้องตาต้องใจแห่งตนหรือได้ฟังเสียง 
ที่ไม่ค่อยไพเราะได้กลิ่นที่ไม่หอมได้รสที่ไม่ถูกใจได้สัมผัสที่หยาบ ซึ่งไม่ต้องกับรสนิยมของตัว 
แม้จะเป็นเพียงเล็กน้อยธรรมดาไม่หนักไม่หนา ซึ่งสำหรับคนอ่ืนแล้วไม่ค่อยมีความสำคัญแต่
อย่างใด แต่สำหรับผู้มีโทสจริตแล้วกลับรู้สึกหงุดหงิดใจเป็นอย่างยิ่ง และมีอาการเหมือนคน
บ้าดีเดือดซึ่งปราศจากเหตุผลไม่อยากดูไม่อยากฟังไม่อยากแตะต้องถ้ามีข้อบกพร่องประกอบ
อยู่บ้างแม้เพียงนิดหน่อยในสิ่งเหล่านั้น ก็จะยกเอามาเป็นสาเหตุให้เกิดความขัดเคืองใจ ไม่นึก
ถึงความดีแม้มีอยู่มากมาย เมื่อสิ่งเหล่านั้นผ่านเลยไป ก็ไม่รู้สึกเสียดาย เมื่อตนจำเป็นต้องจาก
หรือหลีกไปก็ใคร่ที่จะพ้นออกไปอย่างเดียว ไม่มีการแลเหลียวคิดห่วงหน้าพะวงหลัง หรือ
อาลัยอาวรณ์ในสิ่งเหล่านั้นแม้สักนิดก็ไม่มี 

โมหจริต ตามธรรมดาเมื่อได้เห็นรูปอย่างใดอย่างหนึ่งไม่ว่ารูปนั้นจะสวยงามหรือไม่
สวยงามก็ตาม มักจะไม่มีความคิดเห็นต่อรูปนั้นแต่อย่างใดที่เป็นอย่างนั้นเพราะว่าโดยเนื้อแท้
แล้วตนเองก็เป็นคนเฉยๆ ซึมๆ ไม่ค่อยรู้ไม่ค่อยสนใจอะไรกับใครเขาต่อเมื่อมีผู้ อ่ืนให้
ความเห็นหรือออกเสียงหนุนข้างใดขึ้นมาจึงจะมีความเห็นคล้อยตามเขาไปเป็นบุคคลที่ตกอยู่
ในลักษณะที่เรียกว่ามีบุคคลอ่ืนเป็นปัจจัย คนอ่ืนใครเขาว่าดีก็พลอยว่าดีไปกับเขาด้วย คนอ่ืน
เขาออกปากชมก็พลอยชมกับเขาด้วย ถ้าคนอ่ืนเขาออกปากติก็พลอยติกับเขาด้วย แม้ใน
อารมณ์อ่ืนๆ คือ การได้ยิน ได้กลิ่น ได้ลิ้มรส และได้สัมผัส ผู้เป็นโมหะจริตก็เป็นไปในทำนอง
เดียวกันนี้ กล่าวคือมีผู้อ่ืนเป็นปัจจัยทั้งสิ้นต้องอาศัยผู้อ่ืนทุกอย่าง ส่วนวิตกจริตเช่นเดียวกับ
โมหะจริต สัทธาจริตเช่นเดียวกับโทสจริต และพุทธจริตเช่นเดียวกับราคะจริต 

โดยธัมมปวัตติ ความเป็นไปแห่งธรรม คือ สังเกตธรรมที่ประพฤติธรรมในที่นี้ไม่ได้
หมายเอาเฉพาะธรรมที่เป็นฝ่ายกุศลเพียงอย่างเดียว แต่หมายรวมทั้งธรรมที่เป็นฝ่ายกิเลส
ด้วยรวมความว่าความเป็นไปแห่งธรรม หมายถึง กิเลสและคุณธรรมที่ประจำอยู่ในขันธ
สันดานของบุคคลนั้นๆ ดังนี้ คือ 
  ราคจริต ตามธรรมดาย่อมมีจิตใจประกอบไปด้วยอกุศลธรรม คือ ธรรมอันทราม
ดังต่อไปนี้ เป็นคนเจ้าเล่ห์ โอ้อวดมาน เป็นคนถือตัว มีความปรารถนาลามกมักใหญ่ใฝ่สูง
ต้องการให้คนทั้งหลายสรรเสริญในคุณงามความดีของตนจนเกินไม่มีความสันโดษไม่มีความ
พอใจในเครื่องอุปโภคบริโภค มีความแง่งอนโลเลชอบประดิษฐ์ประดอย เครื่องนุ่งห่ม และ
เครื่องประดับกับทั้งมีความพิถีพิถันเป็นพิเศษในเรื่องความสวยความงาม 



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร.อุบลราชธาน ี ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2562) |   77 

 

 

โทสจริต บุคคลผู้มีโทสจริตตามธรรมดาย่อมเป็นผู้มีจิตใจต่ำ ประกอบไปด้วยธรรม
อันเลว ดังต่อไปนี้ เป็นคนโกรธง่าย คนผูกโกรธผูกอาฆาตลบหลู่คุณท่าน คือเป็นคนเนรคุณ 
ชอบอวดดีตีตนเสมอท่านอยู่เสมอ ไม่เห็นความสำคัญของใคร มีใจน่าชังมักริษยาในคุณสมบัติ
ของผู้อ่ืนที่ดีกว่าตนหรือเสมอตน มีความตระหนี่ถี่เหนียว มักเอารัดเอาเปรียบผู้อ่ืนอย่างน่า
เกลียด 

โมหจริต บุคคลผู้มีโมหจริตตามธรรมดาย่อมเป็น ผู้มีจิตใจประกอบไปด้วยธรรมอัน
เลวดังต่อไปนี้ คือ เป็นคนมีจิตใจง่วงเหงาหาวนอนหดหู่ท้อถอย ปราศจากความเข้มแข็งซึ่ง
เป็นเหตุให้กิจการต่างๆ ที่ตั้งใจทำสำเร็จได้โดยยากและสำเร็จได้ช้ากว่าเวลาอันควรหรือไม่
สำเร็จ มักมีความรำคาญเกิดขึ้นในใจบ่อยๆ เช่นเมื่อมีการประชุมเพ่ือปรึกษาหารือในกิจการ 
ซึ่งจำต้องใช้ปัญญาพิจารณาหาเหตุผล คนโมหจริตผู้มีจิตใจที่ไม่ค่อยจะสนใจในสิ่งทั้งปวงมัก
เกิดความรำคาญรู้สึกว่าเป็นการทรมานในการที่จะแสดงหรือฟังความคิดเห็นนั้นๆ ทั้งนี้ก็
เพราะว่ามีโมหะเข้ามาบดบังปัญญา มีความลังเลสงสัยตัดสินใจอะไรไม่ได้ในทุกๆ กรณีมี
ความรู้สึกสนเท่ห์ใจไปเสียทุกสิ่งทุกอย่างไม่ปรารถนาที่จะเป็นผู้นำ แต่ปรารถนาที่จะเป็นผู้
ตามในกิจการทั้งปวง มีความมั่นถือมั่นโดยปราศจากเหตุผล หมายความว่าเป็นคนโง่เขลาเบา
ปัญญาหากเกิดความเชื่อมั่นในสิ่งใดแล้วก็เชื่ออย่างเต็มหัวใจไม่ยอมคลายทิฏฐิ เช่น ถูกยุยงให้
เกลียดใครแม้มารู้ภายหลังว่าผู้ที่ตนเกลียดนั้นเป็นคนดี แม้เป็นผู้บริสุทธิ์แล้วก็ยังคงมีความ
เกลียดชังอยู่อย่างเดิม เป็นคนเปลื้องความเห็นอันชั่วร้ายได้โดยยาก หมายความว่าเป็นคนดื้อ
รั้นมาก ถ้าเกิดมิจฉาทิฏฐิขึ้นมาในใจให้เห็นผิดคิดไปว่าบุญทานไม่มีนรกสวรรค์ไม่มี นิพพาน
ไม่มี เป็นต้น ต่อให้มีนักปราชญ์ผู้มีปัญญาผ่องแผ้ว สักหมื่นคนแสนคนมาเฝ้าตักเตือนสั่งสอน
ให้คลายทิฏฐินั้นเสียก็เป็นการยากอย่างยิ่งที่จะอบรมสั่งสอนให้คนโมหะจริตปลดเปลื้อง
ความเห็นอันชั่วร้ายออกไปจากใจ 

วิตกจริต บุคคลผู้เป็นวิตกจริตตามธรรมดาย่อมเป็น ผู้มีจิตใจส่วนลึกประกอบไปด้วย
ธรรมทั้งหลายดังต่อไปนี้ คือ เป็นคนมักพูดพร่ำชอบรำพันถึงเรื่องไม่เป็นเรื่อง ชอบคลุกคลีกับ
หมู่คณะเห็นคนทั้งหลายเขารวมกลุ่มกันอยู่ที่ไหนก็มักจะพลอยเข้าไปรวมกลุ่มกับเขาด้วย แม้
จะถูกเขาพูดจาล้อเลียนสบประมาทอย่างไรก็มิใส่ใจไม่ถือสาหาความ มีความคิดเฉื่อยชาใน
การประกอบกุศลกรรมความคิดริเริ่มอย่างแรงกล้าในการที่จะทำบุญบริจาคทานรักษาศีล 
และเจริญภาวนาย่อมไม่เกิดมีในบุคคลประเภทวิตกจริต เป็นคนจับจดทำอะไรไม่เป็นชิ้นเป็น
อันชอบพลุกพล่านไปทางโน้นทางนี้เปลี่ยนงานเรื่อยไปไม่มีที่สิ้นสุด เข้าลักษณะที่เรียกว่า 



 

78   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.1 No.2 (July-December 2019) 
 

กลางคืนเป็นควัน คือ ชอบคิดว่าตนจะทำอย่างนั้นอย่างนี้คิดหาวิธีการคิดวางโครงการแบบ
สร้างวิมานในอากาศอย่างใหญ่โตมโหฬาร คล้ายกับว่าตนจะเป็นเจ้าโลกในความคิดฝัน เป็น
คนเข้าลักษณะที่เรียกว่า กลางวันเป็นโพลง คือกลางคืนคิดพล่านว่าจะทำโน่นทำนี่พอตก
มาถึงกลางวันก็เริ่มทำกิจที่ตนคิดไว้นั้นอย่างอุตลุด ซึ่งสิ่งที่ทำนั้นอาจจะประหลาดพิสดาร ไม่
เหมือนกับที่มนุษย์ธรรมดาเขาทำกัน เรียกว่า “กลางวันเป็นโพลง” มุ่งหน้ากระทำไปโดยมิได้
คำนึงถึงผลได้ผลเสีย หรือความผิดความถูกแต่อย่างใด และเจ้าความคิดมักคิดพลุ่งพล่านไป
ในเรื่องอะไรต่อมิอะไรต่างๆ มากมาย จิตใจไม่ค่อยมีโอกาสที่จะสงบนิ่งลงได้เลย 

สัทธาจริต บุคคลผู้เป็นสัทธาจริตย่อมเป็นผู้ประกอบไปด้วยกุศลธรรมธรรมอันดีซึ่ง
ซ่อนอยู่ในดวงใจของเขา ดังต่อไปนี้ เป็นคนยอมเสียสละไม่มีความกังวลห่วงใยในสิ่งทั้งปวง มี
ศรัทธาอันแรงกล้าปรารถนาที่จะได้พบเห็นพระอริยเจ้าทั้งหลายอย่างมีความปรารถนาที่จะได้
สดับตรับฟังพระธรรมเทศนาอันมีเนื้อความเกี่ยวเนื่องกับพระนิพพานซึ่งเป็นเรื่องที่โน้มน้าวใจ
ตนให้หลุดพ้นจากกองทุกข์ในห้วงวัฏสงสาร มากไปด้วยความปรีดาปราโมทย์เป็นอย่างยิ่ง ใน
เมื่อได้มีโอกาสพบเห็นพระอริยเจ้า และได้สดับตรับฟังพระสัทธรรมเทศนาแล้ว เป็นคนไม่โอ้
อวดไม่มีนิสัยพูดพล่อยพร่ำแต่อวดคุณงามความดีของตัว ไม่มีเล่ห์ไม่มีมายา และเป็นคนมี
ความเลื่อมใสในพระรัตนตรัยหรือในท่านผู้มีพระคุณ เช่น มารดาบิดา ครูบาอาจารย์อย่าง
แท้จริง 

พุทธิจริต บุคคลผู้เกิดมาแล้วและปรากฏว่าเขาเป็นผู้มีพุทธิจริต ย่อมมีความเป็นไป
แห่งธรรม คือ ความดีความเลว ซึ่งซ่อนอยู่ในส่วนลึกแห่งดวงใจของเขาดังนี้ เป็นคนว่านอน
สอนง่าย ยอมรับฟังคำแนะนำสั่งสอนที่มีประโยชน์ด้วยดีถึงแม้ท่านผู้สั่งสอนนั้นจะไม่ใช่เป็น
บิดามารดา ครูบาอาจารย์ ญาติสนิทมิตรสหายก็ตามหากคำตักเตือนแนะนำนั้นประกอบด้วย
ประโยชน์เกื้อกูลและความดีงามแก่ตนแล้วก็ยอมรับเอาทั้งสิ้น เป็นผู้มีปัญญาเลือกคบเอาแต่
คนดีเป็นเพ่ือนไม่ปรารถนาที่จะคบคนพาลคนเลว หากว่าเป็นคนดีแล้วก็ยอมรับเอาเป็นมิตร
ของตนได้ในทันที โดยไม่มีการเลือกชั้นวรรณะว่าเป็นไพร่หรือผู้ดี มีปัญญารู้จักประมาณใน
การรับอาหารที่เขาให้ และรู้จักประมาณในการบริโภค ไม่มีความประมาทไม่มีความปรารถนา
ใหญ่จนเกิดทุกข์ภัยแก่ตัว เป็นคนระวังตัวจะทำอะไรก็คิดหน้าคิดหลังประกอบไปด้วย
สติสัมปชัญญะในที่ทุกสถาน และในกาลทุกเมื่อ ไม่มีความเกียจคร้านหมั่นประกอบความ
เพียร มีจิตใจตื่นอยู่เป็นนิตย์ในกิจที่ดีงาม มักเกิดความสังเวชใจเกิดความเบื่อหน่ายในกิริยาที่
ตนจะต้องท่องเที่ยวไปในวัฏสงสาร เห็นทุกข์โทษภัยในการที่ตนจะต้องประสบกับความเกิด 
แก่เจ็บตาย ไปโดยไม่มีวันสิ้นสุด มีความปรารถนาที่จะพ้นจากกองทุกข์ จึงหมั่นประกอบ



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร.อุบลราชธาน ี ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2562) |   79 

 

 

ความเพียรโดยเหมาะโดยควร คือหมั่นสร้างสมอบรมคุณงามความดีให้เกิดมีขึ้นกับตนโดยการ
ให้ทาน รักษาศีล และเจริญภาวนา เพ่ือให้ได้ประสบคติที่ดีงามในภพชาติเบื้องหน้าต่อไป 
จนกว่าจะเข้าถึง พระนิพพานอันเป็นแดนบรมสุข ปราศจากทุกข์ โดยประการทั้งปวง 
 

ลักษณะข้อเด่นข้อด้อยและวิธีแก้ไขของจริตทั้ง 6 ประเภท 
 

1) ราคะจริตลักษณะของราคจริต คือ มีบุคลิกดี น้ำเสียงนุ่มนวลพูดจาไพเราะ ติดใน
ความสวยความงาม ความหอมความไพเราะ ความอร่อย ไม่ชอบคิด แต่ช่างจินตนาการเพ้อ
ฝัน ข้อเด่นของราคจริต คือ มีความประณีตอ่อนไหว และละเอียดอ่อน ช่างสังเกตเก็บข้อมูล
เก่ง มีบุคลิกหน้าตาเป็นที่ชอบและชื่นชมของทุกคนที่เห็น วาจาไพเราะ เข้าได้กับทุกคน เก่ง
ในการประสานงาน การประชาสัมพันธ์ และงานที่ต้องใช้บุคลิกภาพ ข้อด้อยของราคจริต คือ 
ไม่มีสมาธิ ทำงานใหญ่ได้ยากไม่มีเป้าหมายในชีวิต ไม่มีความเป็นผู้นำ ขี้เกรงใจคน ขาด
หลักการมุ่งแต่บำรุงบำเรอผัสสะทั้ง 5 ของตัวเอง คือ รูป รส กลิ่น เสียง และสัมผัส ชอบพูด
คำหวานหูแต่อาจไม่จริง อารมณ์รุนแรง ช่างอิจฉา ริษยา ชอบปรุงแต่ง  

วิธีแก้ไขราคะจริต คือ พิจารณาโทษของจิตที่ขาดสมาธิ ฝึกพลังจิตให้มีสมาธิเข้มแข็ง
หาเป้าหมายที่แน่ชัดในชีวิต พิจารณาสิ่งปฏิกูลต่างๆ ของร่างกายมนุษย์เพ่ือลดการติดในรูป 
รส กลิ่น เสียง สัมผัส หรือแก้ด้วยกรรมฐานคือ อสุภะและกายคตาสติ 

โทสจริตลักษณะของโทสจริต คือ มีจิตขุ่นเคืองโกรธง่ายคาดหวังว่าโลกต้องเป็น
อย่างที่ตัวเองคิดพูดตรงไปตรงมาชอบชี้ถูกชี้ผิดเจ้าระเบียบเคร่งกฎเกณฑ์ แต่งตัวประณีต 
สะอาดสะอ้าน เดินเร็วตรงแน่ว 

ข้อเด่นของโทสจริต คือ อุทิศตัวทุ่มเทให้กับการงานมีระเบียบวินัยสูงตรงเวลา 
วิเคราะห์เก่ง มองอะไรตรงไปตรงมา มีความจริงใจต่อผู้อ่ืน สามารถพ่ึงพาได้ พูดคำไหนคำนั้น 
ไม่ค่อยโลภ 

ข้อด้อยของโทสจริต คือ มีจิตขุ่นมัวร้อนรุ่มขาดความเมตตา ไม่เป็นที่น่าคบค้า
สมาคมของคนอ่ืน และไม่มีบารมีไม่มีความคิดสร้างสรรค์ สร้างวจีกรรมเป็นประจำ มีโรคภัย
ไข้เจ็บได้ง่าย  

วิธีแก้ไขโทสจริต คือ สังเกตดูอารมณ์ตัวเองเป็นประจำ เจริญเมตตาให้มากๆ คิด
ก่อนพูดนานๆ และพูดทีละคำฟังทีละเสียงอย่าไปจริงจังกับโลกมากนักเปิดใจกว้างรับ



 

80   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.1 No.2 (July-December 2019) 
 

ความคิดใหม่ๆ พิจารณาโทษของความโกรธต่อความเสื่อมโทรมของร่างกาย และกรรมฐานที่
เหมาะ คือ พรหมวิหารและกสิณ โดยเฉพาะวัณณกสิณ 

โมหจริตลักษณะของโมหะจริต คือ ง่วงๆ ซึมๆ เบื่อๆ เซ็งๆ ดวงตาดูเศร้าๆ ซึ้งๆ 
พูดจาเบาๆ นุ่มนวลอ่อนโยน ยิ้มง่าย อารมณ์ไม่ค่อยเสีย ไม่ค่อยโกรธใครไม่ชอบเข้าสังคมไม่
ชอบทำตัวเป็นจุดเด่น เดินแบบขาดจุดหมาย ไร้ความมุ่งมั่น 

ข้อเด่นของโมหจริต คือ ไม่ฟุ้งซ่านเข้าใจอะไรได้ง่ายและชัดเจน มีความรู้สึกมัก
ตัดสินใจอะไรได้ถูกต้อง ทำงานเก่งโดยเฉพาะงานประจำ ไม่ค่อยทุกข์หรือเครียดมากนัก เป็น
คนดีเป็นเพื่อนที่น่าคบ ไม่ทำร้ายใคร  

ข้อด้อยของโมหจริต คือ ไม่มีความมั่นใจ มองตัวเองต่ำกว่าความเป็นจริง โทษตัวเอง
เสมอหมกมุ่นแต่เรื่องตัวเองไม่สนใจคนอ่ืน ไม่จัดระบบความคิดทำให้เสมือนไม่มีความรู้ไม่มี
ความเป็นผู้นำ ไม่ชอบเป็นจุดเด่น สมาธิอ่อนและสั้นเบื่อง่ายอารมณ์อ่อนไหวง่ายใจน้อย  

วิธีแก้ไขโมหจริต คือ ตั้งเป้าหมายชีวิตให้ชัดเจน ฝึกสมาธิสร้างพลังจิตให้เข้มแข็งให้
จิตออกจากอารมณ์โดยจับการเคลื่อนไหวของร่างกายหรือเล่นกีฬา แสวงหาความรู้และต้อง
จัดระบบความรู้ความคิดสร้างความแปลกใหม่ให้กับชีวิตอย่าทำอะไรซ้ำซาก และกรรมฐานที่
เกื้อกูล คือ อานาปานสติ และพึงแก้ด้วยมีการเรียน ถาม ฟังธรรม สนทนาธรรมตามกาลหรือ
อยู่กับครู 

วิตกจริต ลักษณะของวิตกจริต คือ พูดเป็นน้ำไหลไฟดับ ความคิดพวยพุ่งฟุ้งซ่าน อยู่
ในโลกความคิดไม่ใช่โลกความจริง มองโลกในแง่ร้ายว่าคนอ่ืนจะเอาเปรียบกลั่นแกล้งเรา หน้า
จะบึ้ ง ไม่ค่อยยิ้มเจ้ากี้ เจ้าการอัตตาสูงคิดว่าตัวเองเก่ง อยากรู้อยากเห็นไปทุกเรื่อง 
ผัดวันประกันพรุ่ง  
ข้อเด่นของวิตกจริต คือ เป็นนักคิดระดับเยี่ยมยอด มองอะไรทะลุปรุโปร่งหลายชั้น เป็นนัก
พูดที่เก่ง จูงใจคน เป็นผู้นำหลายวงการ ละเอียดรอบคอบ เจาะลึกในรายละเอียด เห็น
ความผิดเล็กความผิดน้อยที่คนอื่นไม่เห็น  

ข้อด้อยของวิตกจริต คือ มองจุดเล็กลืมภาพใหญ่ เปลี่ยนแปลงความคิดตลอดเวลา 
จุดยืนกลับไปกลับมาไม่รักษาสัญญา มีแต่ความคิดไม่มีความรู้สึกขาดวิจารณญาณลังเล มัก
ตัดสินใจผิดพลาด มักทะเลาวิวาททำร้ายจิตใจ เอารัดเอาเปรียบผู้อ่ืนมีความทุกข์ เพราะเห็น
แต่ปัญหาแต่หาทางแก้ไม่ได้  



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร.อุบลราชธาน ี ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2562) |   81 

 

 

วิธีแก้ไขวิตกจริต คือ เลือกความคิด อย่าให้ความคิดลากไป ฝึกสมาธิแบบอานาปาน 
สติ  หรือเพ่งกสิณเพ่ือสงบสติอารมณ์ เลิกอกุศลจิตคลายจากความฟุ้งซ่าน สร้างวินัยต้อง
สร้างกรอบเวลา ฝึกมองภาพรวมคิดให้ครบวงจรหัดมองโลกในแง่ดีพัฒนาสมองด้านขวา   

สัทธาจริต ลักษณะของสัทธาจริต คือ มีความยึดมั่นอย่างแรงกล้าในบุคคล หลักการ
หรือความเชื่อ ย้ำคิดย้ำพูดในสิ่งที่ตนเองเชื่อถือและศรัทธา คิดว่าตัวเองเป็นคนดีน่าศรัทธา 
ประเสริฐกว่าคนอ่ืน เป็นคนจริงจัง พูดมีหลักการ 

ข้อเด่นของสัทธาจริต คือ มีพลังจิตสูงและเข้มแข็งพร้อมที่จะเสียสละ เพ่ือผู้ อ่ืน
ต้องการเปลี่ยนแปลงตัวเองและสังคมไปสู่สภาพที่ดีกว่าเดิม มีพลังขับเคลื่อนมหาศาล มี
ลักษณะความเป็นผู้นำ  

ข้อด้อยของสัทธาจริต คือ หูเบา มีความเชื่ออยู่เหนือเหตุผล ถูกหลอกได้ง่าย ยิ่ง
ศรัทธามากปัญญายิ่งลดน้อยลง จิตใจคับแคบไม่ยอมรับความคิดที่แตกต่าง ไม่ประนีประนอม 
มองโลกเป็นขาวและดำ เพ่ือให้บรรลุเป้าหมายที่ตนคิดว่าถูกต้อง สามารถทำได้ทุกอย่าง
แม้แต่ใช้ความรุนแรง  

วิธีแก้ไขสัทธาจริต คือ นึกถึงกาลามสูตร ใช้หลักเหตุผลพิจารณาเหนือความเชื่อ ใช้
ปัญญานำทาง และใช้ศรัทธาเป็นพลังขับเคลื่อน เปิดใจกว้างรับความคิดใหม่ๆ ลดความยึดมั่น
ถือมั่นในตัวบุคคลหรืออุดมการณ์ลดความยึดมั่นในตัวกูของกูและกรรมฐานที่ควรพิจารณาคือ
อนุสติ 6 

พุทธิจริตลักษณะของพุทธิจริต คือ คิดอะไรเป็นเหตุเป็นผล มองเรื่องต่างๆ ตาม
สภาพความเป็นจริงไม่ปรุงแต่ง พร้อมรับความคิดที่แตกต่างไปจากของตนเอง ใฝ่เรียนรู้ ช่าง
สังเกต มีความเมตตาไม่เอาเปรียบคน หน้าตาผ่องใส ตาเป็นประกาย ไม่ทุกข์  

ข้อเด่นของพุทธิจริต คือ สามารถเห็นเหตุเห็นผลได้ชัดเจนและรู้วิธีการแก้ไขปัญหา
ต่างๆได้อย่างถูกต้องอัตตาต่ำ เปิดใจรับข้อเท็จจริงจิตอยู่ในปัจจุบันไม่จมปลักในอดีต และไม่
กังวลในสิ่งที่จะเกิดในอนาคต พัฒนาปรับปรุงตัวเองอยู่เสมอ เป็นกัลยาณมิตร  

ข้อด้อยของพุทธิจริต คือ มีความเฉื่อย ไม่ต้องการพัฒนาจิตวิญญาณ ชีวิตราบรื่นมา
ตลอด หากต้องเผชิญพลังด้านลบ อาจเอาตัวไม่รอด ไม่มีความเป็นผู้นำ จิตไม่มีพลังพอที่จะ
ดึงดูดคนให้คล้อยตาม  



 

82   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.1 No.2 (July-December 2019) 
 

วิธีแก้ไข้พุทธิจริต คือ ถามตัวเองว่าพอใจแล้วหรือกับสภาพความเป็นอยู่ในปัจจุบัน 
เพ่ิมพลังสติสมาธิพัฒนาจิตใจให้มีพลังขับเคลื่อนที่แรงขึ้นเพ่ิมความเมตาพยายามทำให้
ประโยชน์ให้กับสังคมมากข้ึน 

จากข้อมูลของจริตทั้ง 6 ประเภทที่กล่าวมาข้างต้นนี้ จะช่วยให้เราเข้าใจนิสัยของ
ตนเองและผู้คนรอบข้างมากยิ่งขึ้น พร้อมกับได้รู้ว่าเราจะต้องปรับปรุงแก้ไขอะไรบ้างและ
จะต้องพัฒนาอะไรบ้างในตัวของเรา เพ่ือเพ่ิมประสิทธิภาพในการงานหรือการทำงานร่วมกับ
ผู้อื่นให้ประสบความสำเร็จมากยิ่งข้ึนไป 

กล่าวอีกอย่างหนึ่งจริตทั้ง 6 อย่างนี้เมื่อสงเคราะห์ด้วยความเสมอภาคกันได้ 3 คู่ 
ได้แก่ ราคจริตกับสัทธาจริต โทสจริตกับพุทธิจริต โมหจริตกับวิตกจริต ซึ่งรายละเอียดมีดังนี้  
ราคจริตกับสัทธาจริต ที่จัดว่ามีความเสมอภาคกันนั้น คือ ราคะเป็นหัวหน้าในฝ่ายอกุศลและ
สัทธาก็เป็นหัวหน้าเหมือนกันแต่เป็นหัวหน้าทางฝ่ายกุศล ราคะย่อมแสวงหาในทางกามคุณ 
สัทธาก็แสวงหาเหมือนกันแต่แสวงหาบุญ คือกุศลกรรม มีทาน ศีล ภาวนา เป็นต้น ราคะติด
ใจในสิ่งที่ไร้สาระไร้ประโยชน์ฉันใด สัทธาก็เลื่อมใสในสิ่งที่เป็นสาระเป็นประโยชน์ฉันนั้น 

โทสจริตกับพุทธิจริต (ปัญญาจริต) ที่จัดว่ามีความเสมอภาคกันนั้น คือ โทสะมีการ
เบื่อหน่าย แต่เป็นการเบื่อหน่ายในสิ่งที่ไม่ชอบ ถ้าสิ่งใดยังชอบอยู่ก็ไม่เบื่อหน่าย ส่วนปัญญา 
มีการเบื่อหน่ายเหมือนกัน คือ เบื่อหน่ายในสังขารธรรมทั้งปวง ไม่ใช่ว่าเลือกเบื่อหน่ายบ้าง 
ไม่เบื่อหน่ายบ้างเหมือนอย่างโทสะหรือกล่าวอีกนัยหนึ่งว่า โทสจริต เบื่อหน่ายด้วยอำนาจ
แห่งโมหะ ซึ่งเป็นทางให้ถึงอบาย ส่วนพุทธิจริตนั้นก็เบื่อหน่ายเหมือนกัน แต่ว่าเบื่อหน่ายด้วย
อำนาจแห่งปัญญาซึ่งเป็นทางให้ถึงสวรรค์ ตลอดจนถึงพระนิพพานก็ได้นี่เป็นประการหนึ่ง 

อีกอย่างหนึ่ง โทสะเป็นธรรมที่เกิดเร็ว ดุจไฟไหม้ฟางลุกโพลงขึ้นในทันใดฝ่ายปัญญา
ก็เป็นธรรมที่เกิดเร็วเหมือนโทสะ คือเกิดสว่างจ้ารู้แจ้งขึ้นมาในทันใดนั้นเหมือนกัน โมหจริต
กับวิตกจริต ที่จัดว่ามีความเสมอภาคกันนั้น คือ โมหมีอาการสงสัยลังเลใจอยู่ ส่วนวิตกก็คิด
แล้วคิดอีก อันเป็นอาการที่คล้ายกับลังเลไม่แน่ใจเช่นเดียวกัน 
 

บทสรุป 
 

เมื่อกล่าวโดยสรุปความหมายของ จริต หมายถึงความประพฤติปกติ  นิสัยอันเป็น
พ้ืนฐานของมนุษย์ ที่แสดงออกทางกายวาจาซึ่งมีความแตกต่างกัน แบ่งเป็น 6 ประเภท ได้แก่ 
(1) ราคจริต หมายถึง ผู้มีความประพฤติหนักไปทางรักสวย รักงาม (2) โทสจริต หมายถึง ผู้มี



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร.อุบลราชธาน ี ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2562) |   83 

 

 

ความประพฤติหนักไปทางใจร้อนหงุดหงิด  (3) โมหจริต หมายถึง ผู้มีความประพฤติปกติ
หนักไปทางเขลา เหงาซึม เงื่อง งง งมงาย (4) สัทธาจริต หมายถึง ผู้มีความประพฤติหนักไป
ทางมีจิตซาบซึ้ง ชื่นบาน น้อมใจเลื่อมใสโดยง่าย (5) พุทธิจริต หมายถึง ผู้มีความรู้ ความ
ประพฤติหนักไปทางใช้ความคิดพิจารณา (6) วิตกจริต หมายถึง ผู้มีความประพฤติหนักไป
ทางนึกคิด จับจด ฟุ้งซ่าน จริตถือว่าเป็นหลักพุทธธรรมที่สำคัญหมวดหนึ่งในพระพุทธศาสนา 
จริตซึ่งเป็นลักษณะพ้ืนเพนิสัยของมนุษย์ที่แตกต่างกันไป ในทางพระพุทธศาสนาเมื่อได้ศึกษา
และสำรวจจริตในตนเองก็จะหากิจกรรมเพ่ือใช้ในการพัฒนาปัญญา ซึ่งในเบื้องต้นของการ
กล่าวถึงจริตนั้นพบว่า มีจุดประสงค์ที่มุ่งเน้นไปสู่การเตรียมตัวเพ่ือพัฒนาปัญญาของบุคคล ที่
มีจริตต่างกันแล้วเลือกแนวทางการเจริญสมถกรรรมฐาน 40 ประการ เป็นหลักใหญ่ การดู
ลักษณะของจริตตามหลักการทางพระพุทธศาสนา มีอยู่ 5 ประการ คือ (1) โดยอิริยาบถ 
ได้แก่ การเดิน ยืน นั่ง นอน และอาการเคลื่อนไหวทำกิจกรรมต่างๆ (2) โดยกิจจะ ได้แก่ 
ลักษณะการทำงานที่ทำ (3) โดยโภชนะ ได้แก่ อาหารที่บริโภค รวมทั้งการที่บริโภค เช่น 
ชอบรส แบบอาหารอย่างไรบ้าง (4) โดยทัสสนะ ได้แก่ การดู การฟัง การดม การกิน การลูบ
ไล้แต่งเนื้อแต่งตัว เช่น การได้ดูได้ฟังแล้วแสดงออกอย่างไร (5) โดยธัมมปวัตติ ได้แก่ ความ
เป็นไปแห่งธรรม เป็นต้นว่า ความประพฤติดี ความประพฤติเลว อันเกิดจากกิเลสและ
คุณธรรมที่มีอยู่ในตัวของแต่ละคน  เช่น ธรรมอย่างไร และจริตทั้ง 6 อย่างนี้เมื่อสงเคราะห์
ด้วยความเสมอภาคกันได้ 3 คู่ ได้แก่ ราคะจริตกับสัทธาจริต โทสะจริตกับพุทธิจริต โมหะ
จริตกับวิตกจริต ส่วนสาเหตุที่คนเรามีจริตแตกต่างกันเกิดจากกรรมในอดีตและสัดส่วน
องค์ประกอบของธาตุทั้ง 4 คือ ดิน น้ำ ไฟ ลมภายในร่างกายของแต่ละคน 
 

เอกสารอ้างอิง 
 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย. ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 
 วิทยาลัย. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), (2546). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม,  
  พิมพ์ครั้งที่ 12 , นนทบุรี: เพ่ิมทรัพย์การพิมพ์. 
พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) (2553).วิมุตติมรรค พระอุปปติสสเถระ รจนา.  

กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



 

84   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.1 No.2 (July-December 2019) 
 

พันเอก ปิ่น มุทุกันต์. (2502). พุทธวิธีครองใจคน. กรุงเทพฯ : สำนักพิมพ์คลังวิทยา. 
วศิน  อิทสระ. (2521). สาระสำคัญแห่งวิสุทธิมรรค. กรุงเทพฯ : บรรณาคาร. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

  
 
 
 
 
 
 
 
 


