
เสียงแห่งการเปลี่ยนแปลง: รถแห่และดนตรีในขบวนแห่ผีตาโขน 
อำเภอด่านซ้าย จังหวัดเลย 

THE SOUND OF CHANGE: PARADE TRUCKS AND MUSIC IN THE PHI 
TA KHON FESTIVAL PROCESSION, DAN SAI DISTRICT,  

LOEI PROVINCE 
 

 
 

1อนุวัฒน์ บุตรทองทิม, 2ธนวัฒน์ บุตรทองทิม และ 3ราชันย์ เจริญแก่นทราย 

1Anuwat Bootthongtim, 2Thanawat Bootthongtim and 3Rachun Charoenkaensai 
 

1มหาวิทยาลัยราชภัฏเลย, ประเทศไทย 
2,3มหาวิทยาลัยราชภัฏร้อยเอ็ด, ประเทศไทย 

1Loei Rajabhat University, Thailand 
2,3Roi Et Rajabhat University, Thailand 

 
1anuwat.boo@lru.ac.th, 2thanawat@reru.ac.th, 3nametaey160@gmail.com 

 
Received: October 17, 2024;  Revised: November 30, 2024;  Accepted: December 23,2024 

 

บทคัดย่อ 
 

 บทความวิชาการเรื่อง เสียงแห่งการเปลี่ยนแปลง: รถแห่และดนตรีในขบวนแห่ผีตาโขน 
อำเภอด่านซ้าย จังหวัดเลย มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาการใช้ดนตรีในขบวนแห่ผีตาโขน ทั้งในด้าน
วัฒนธรรม ประเพณี การสื่อสารความเชื่อที่เกี่ยวข้องกับการบูชาผีตาโขน และการเปลี่ยนแปลงของ
ดนตรีในขบวนแห่ผีตาโขนจากรูปแบบดั้งเดิมไปสู่การใช้รถแห่ในปัจจุบัน  ผีตาโขนไม่ได้เป็นเพียง
การละเล่นพื้นบ้านเท่านั้น แต่ยังเป็นมรดกทางวัฒนธรรมที่สะท้อนถึงความเชื่อ วิถีชีวิตและอัต
ลักษณ์ของชุมชน อำเภอด่านซ้าย จังหวัดเลย ในอดีต ผีตาโขนเป็นส่วนหนึ่งของพิธีกรรมทาง
ศาสนาและความเชื่อ อย่างไรก็ตาม ปัจจุบันประเพณีนี้ได้มีการปรับตัวให้สอดคล้องกับบริบทสังคม

 
1อาจารย์, สาขาวิชาดนตรีศึกษา คณะครุศาสตร์ มหาวทิยาลัยราชภัฏเลย 
2อาจารย์, ดร. สาขาวิชาดนตรีศึกษา คณะครุศาสตรแ์ละการพัฒนามนุษย์ มหาวิทยาลยัราชภัฏร้อยเอ็ด 
3อาจารย์, สาขาวิชาดนตรีศึกษา คณะครุศาสตร์และการพัฒนามนุษย์ มหาวทิยาลัยราชภัฏร้อยเอ็ด 
 



 

2430   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.6 No.3 (September-December, 2024) 

 
ที่ เปลี่ยนแปลง กลายเป็นเทศกาลระดับประเทศที่ได้รับความนิยมในหมู่นักท่องเที่ยว  การ
เปลี่ยนแปลง เช่น การดัดแปลงหน้ากาก เครื่องแต่งกาย และการนำรถแห่เข้ามา ช่วยเพิ่มความ
สนุกสนานและดึงดูดคนรุ่นใหม่ให้เข้ามามีส่วนร่วมมากขึ้น  ซึ่งการเปลี่ยนแปลงเหล่านี้ก่อให้เกิด
ความท้าทายในด้านการรักษาคุณค่าดั้งเดิมและความศักดิ์สิทธิ์ของพิธีกรรม 

 

คำสำคัญ: ผีตาโขน, รถแห่, วัฒนธรรม 
 

Abstract 
 

 The academic article “The Sound of Change: Parade Trucks and Music in the Phi 
Ta Khon Procession, Dan Sai District, Loei Province” examines the role of music in the Phi 
Ta Khon procession, particularly its connection to culture, tradition, and the 
communication of beliefs associated with ancestral spirits. It also explores the evolution 
of festival music, from its traditional form to the modern integration of parade trucks. Phi 
Ta Khon is not merely a folk performance but a cultural heritage that reflects the beliefs, 
lifestyle, and identity of the Dan Sai District community in Loei Province. Historically, the 
festival was closely tied to religious rituals and local spiritual traditions. However, in 
response to changing social dynamics, it has evolved into a widely recognized national 
festival, attracting significant tourist interest. Modifications to masks and costumes, along 
with the introduction of parade trucks, have enhanced the festival’s appeal and 
encouraged more engagement from younger generations. Nevertheless, these 
transformations present challenges in preserving the festival’s original values and sacred 
essence. 
 

Keywords: Phi Ta Khon, Parade Trucks, Culture 
 

บทนำ 

จังหวัดเลย เป็นจังหวัดที่ตั้งอยู่ทางภาคตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทย มีลักษณะ
ภูมิประเทศเป็น เทือกเขาสูงสลับกับที่ราบลุ่มแม่น้ำ ทำให้อากาศโดยทั่วไปค่อนข้างเย็น โดยเฉพาะ
ในช่วงฤดูหนาวที่อุณหภูมิอาจลดต่ำจนติดอันดับจังหวัดที่มีอากาศหนาวที่สุดในประเทศ นอกจาก
สภาพอากาศที่เป็นเอกลักษณ์แล้ว จังหวัดเลยยังมีวัฒนธรรมและประเพณีที่โดดเด่น โดยเฉพาะใน
อำเภอด่านซ้าย ซึ่งตั้งอยู่ทางทิศตะวันตกเฉียงเหนือของจังหวัดเลย และเป็นพื้นที่ที่มีวัฒนธรรมอัน



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่6 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2567) |      2431 
 
 

 

เข้มข้น รวมถึงเป็นศูนย์กลางของพระธาตุศรีสองรัก ซึ่งเป็นสถาปัตยกรรมแบบไทยผสมผสาน
ร่วมกับลาว มีลักษณะทรวดทรงคล้ายกับพระธาตุพนม นอกจากนี้ยังเป็นศูนย์กลางของเทศกาลผีตา
โขน ที่มีขบวนแห่เต็มไปด้วยสีสันและเสียงดนตรีที่เป็นเอกลักษณ์ 

ประเพณีผีตาโขนเป็นส่วนหนึ่งของงานบญุหลวง ประเพณีนี้สะท้อนถึงความเชื่อเรื่องผีและ
สิ่งเร้นลับ ควบคู่ไปกับการบำเพ็ญบุญเพื่อความเป็นสิริมงคล ขบวนแห่ผีตาโขนเต็มไปด้วยสีสันและ
เสียงดนตรีที่มีบทบาทสำคัญในการสร้างบรรยากาศของงาน ซึ่งดนตรีเหล่านี้เองที่เป็นหัวใจของการ
เปลี่ยนแปลงในเทศกาลผีตาโขนในยุคปัจจุบัน 

ปัจจุบัน ขบวนแห่ผีตาโขนได้รับการพัฒนาและปรับเปลี่ยนให้เข้ากับยุคสมัยมากข้ึน โดยมี 
“รถแห่” และ “ดนตรีร่วมสมัย” เข้ามามีบทบาทสำคัญ ทำให้บรรยากาศของขบวนแห่มีสีสันมาก
ขึ้นและสามารถดึงดูดนักท่องเที่ยวได้มากขึ้น การเปลี่ยนแปลงเหล่านี้ไม่ได้ลดทอนความศักดิ์สิทธิ์
หรือเสน่ห์ของประเพณี แต่กลับเป็นการเสริมให้เทศกาลนี้ยังคงได้รับความนิยมและสืบสานต่อไปใน
อนาคต 

 

ประวัติความเป็นมาผีตาโขน 
 ผีตาโขน เป็นการละเล่นพื้นบ้านที่มีเอกลักษณ์เฉพาะตัว โดยผู้เล่นจะสวมหน้ากากที่มี
รูปร่างน่าเกลียดน่ากลัว พร้อมแต่งกายปกปิดร่างกายมิดชิด จากนั้นเข้าร่วมขบวนแห่และแสดง
ท่าทางต่าง ๆ ในระหว่างงานบุญประจำปีของชุมชน ประเพณีผีตาโขนนิยมจัดขึ้นที่ อำเภอด่านซ้าย 
จังหวัดเลย จนกลายเป็นเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรมของท้องถิ่น รากฐานทางความเชื่อและศาสนา 
ประเพณีผีตาโขนมีความเกี่ยวข้องกับศาสนาและความเชื่อของชุมชนในพื้นที่ โดยเฉพาะที่อำเภอ
ด่านซ้าย ซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของงานบุญหลวงและการละเล่นผีตาโขน มีความเชื่อมโยงกับเรื่องราวของ
พระเวสสันดรชาดก และพระธาตุศรีสองรัก สะท้อนให้เห็นถึงวัฒนธรรมและวิถีชีวิตที่สืบทอดกันมา
เป็นเวลาหลายร้อยปี 
 คำว่า “ผีตาโขน” ความหมายเดิมไม่ทราบชัดว่า มีความหมายว่าอย่างไร เพียงแต่ทราบว่า 
เป็นผีที่มีรูปร่างน่าเกลียดน่ากลัว ในพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน มีคำว่า “โขน” คำเดียว ซึ่ง
ให้ความหมายไว้ว่า “การเล่นอย่างหนึ่งคล้ายละคร แต่สวมหัวจำลองต่าง  ๆ ที่เรียกว่า หัวโขน” 
นับว่าแปลกที่คำนี้มาพ้องกันพอดี ถ้าจะตีความหมายตามนี้ คำว่า “ผีตาโขน” ก็คงหมายถึงผีที่มี
รูปร่างหน้าตาคล้ายหัวโขนที่ปั้นขึ้นให้น่าเกลียดน่ากลัวนั่นเอง  เมื่อคนจะเล่นผีตาโขน จึงต้องทำ
หัวโขนให้น่าเกลียดน่ากลัวมาสวมใส่ด้วย (สาร สาระทัศนานันท์, 2542) 

นอกจากนี้ คำว่า“ผีตาโขน” นั้น อาจจะหมายถึง “ผีตามคน” ซึ่งเก่ียวข้องกับความเชื่อใน
ท้องถิ่น โดยลักษณะเฉพาะของผีชนิดนี้คือมีขนขึ้นรอบดวงตาและยาวผิดปกติ ตามตำนานเล่าว่า 



 

2432   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.6 No.3 (September-December, 2024) 

 
การละเล่นผีตาโขนมีที่มาจากการแห่พระเวสสันดรและพระนางมัทรีเข้าเมือง คนป่าที่เคยรับใช้และ
ปรนนิบัติพระเวสสันดรและพระนางมัทรี ต้องการมาส่งเสด็จ แต่เนื่องจากไม่เคยเข้าเมืองมาก่อนจึง
รู้สึกอาย พวกเขาจึงหาเศษวัสดุต่าง ๆ มาปกปิดร่างกาย เมื่อถึงงานบุญหลวง ซึ่งเป็นประเพณี
ประจำปีของชาวอำเภอด่านซ้าย จังหวัดเลย จึงมีการจัดขบวนแห่พระเวสสันดร พระนางมัทรี
และกัณหา ชาลีเข้าเมือง โดยผู้ร่วมขบวนแห่จะแต่งกายเลียนแบบคนป่าที่ขี้อาย จนกลายเป็น
จุดเริ่มต้นของการสร้าง ผีตาโขน ขึ้นมา (ไทยโรจน์ พวงมณี, 2554) ผีตาโขนมีลักษณะโดดเด่นที่
แตกต่างจากเทศกาลอื่น ๆ โดยเฉพาะหน้ากากผีตาโขน ซึ่งมีเอกลักษณ์เฉพาะตัว ต้องทำหน้าตาให้
ดูน่ากลัว ในอดีต หน้ากากผีตาโขนทำจากวัสดุเหลือใช้ในครัวเรือน เช่น หวดนึ่งข้าวเหนียว ใช้เป็น
โครงสร้างของหน้ากาก โคนก้านต้นมะพร้าวแห้ง นำมาเจาะเป็นช่องตา เขม่าดินหม้อ ขมิ้น และปูน
ขาว ใช้สำหรับวาดลวดลายบนใบหน้า ใช้ไม้เนื้ออ่อนทำจมูก ไม่มีการแต่งแต้มสีสัน แต่จะใช้ดินหม้อ
สีดำ มาทาให้ดูน่ากลัว ส่วนลักษณะของเครื่องแต่งกาย ในอดีต จะใช้เศษผ้าเก่า มุ้งขาด และจีวร
พระที่ไม่ได้ใช้ นำมาดัดแปลงเป็นเครื่องแต่งกาย (ถาวร เชื้อบุญมี, การสื่อสารส่วนบุคคล วันที่ 29 
มิถุนายน2567) ปัจจุบัน การทำหน้ากากผีตาโขนมีรูปแบบที่เปลี่ยนจากเดิมมาก มีการนำวัสดุ
สมัยใหม่ เช่น กระดาษ เรซิน และสีน้ำมัน มาเป็นส่วนประกอบการตกแต่ง พร้อมทั้งเพิ่มลวดลาย
สีสันสดใสและลายเส้นที่โดดเด่น สะท้อนถึงความเชื่อและจินตนาการของชาวบ้าน  จากแนวคิด
ดั้งเดิมนี้ ทำให้ผีตาโขนกลายเป็นเอกลักษณ์ของงานบุญประเพณี และยังคงได้รับการพัฒนาต่อยอด
ให้มีสีสันและรูปแบบที่สร้างสรรค์มากขึ้นในปัจจุบัน  

 

ภาพที่ 1 หน้ากากผตีาโขนในอดีต  ภาพที่ 2 หน้ากากผตีาโขนในปจัจุบัน 

  
         ที่มา : อนุวัฒน์ บุตรทองทิม, 2567            ที่มา : อนุวัฒน์ บุตรทองทิม, 2567 
 

 ผีตาโขนสามารถแบ่งออกเป็น 2 ประเภท ได้แก่ ผีตาโขนใหญ่และผีตาโขนเล็ก ผีตาโขน
ใหญ่ ทำเป็นรูปผู้ชายคนหนึ่งและผู้หญิงคนหนึ่ง ผู้จัดทำมีชาวบ้านตระกูลหนึ่งซึ่งอยู่ในหมู่บ้านด่าน
ซ้าย ตำบลด่านซ้าย อำเภอด่านซ้าย เป็นผู้มีหน้าที่จัดทำต่อเนื่องกันมาหลายชั่วอายุคน ช่างตระกูล



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่6 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2567) |      2433 
 
 

 

นี้ถือเป็นหน้าที่ของคนที่จะต้องกระทำ เพราะถ้าปีใดไม่ทำ เชื่อว่าอาจทำให้คนในตระกูลนั้นเกิดภัย
พิบัติต่าง ๆ เช่น เจ็บป่วยไข้ เกิดเภทภัยบางอย่าง เป็นต้น 
 การทำรูปผีตาโขนใหญ่เชื่อกันว่าจำลองมาจากร่างของคนแปดศอก ก่อนทำโครงร่างของผี
ตาโขนใหญ่ ผู้ทำจะต้องทำพิธีกรรมไหว้ครู โดยจัดดอกไม้และเทียนอย่างน้อย 5 คู่ และ 8 คู่ ใส่
พานหรือขัน กล่าวคำขอขมาและขออนุญาตต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์ก่อนจึงลงมือทำ การทำโครงผีตาโขน
ใหญ่ใช้สานด้วยดอกไม้ไผ่ปื้นใหญ่ทั้งลำตัว แขน และศีรษะ ส่วนศีรษะสานเป็นทรงกลม หาผ้าผืน
ใหญ่มาหุ้ม แล้วหาวัตถุที่เป็นเส้น ๆ เช่น เส้นใยของทางมะพร้าว หรือเส้นด้ายมาทำเป็นผม หรือผ้า
เศษที่ตัดเป็นริ้วยาว ๆ เป็นต้น มาติดที่บนศีรษะให้เป็นผม โดยให้ผมผู้หญิงยาวกว่าผมผู้ชาย ใบหน้า
สานด้วยดอกไม้ไผ่เป็นวงกลมคล้ายกระด้งฝัดข้าว นำมาผูกติดกับส่วนศีรษะ ตกแต่งปาก จมูก ตา 
คิ้ว หู และแต้มด้วยสี ให้ดูน่าเกลียดน่ากลัว ใบหน้าของผีตาโขนผู้ชายจะเพิ่มหนวดเคราด้วย ส่วน
ลำตัวและแขนหุ้มด้วยผ้าผืนใหญ่ เช่น ผ้ามุ้ง ผ้าห่มที่ไม่ใช้และเย็บคลุมให้มิดชิด  สำหรับผีตาโขน
ชาย ทำอวัยวะเพศชายใส่ ให้คนยืนข้างในจับยกร่างผีตาโขนเคลื่อนไปได้ และด้านหน้าตอนลำตัว 
เจาะรู 2 รู ให้คนถือผีตาโขนมองเห็นได้ และได้ช่องที่ตามองลอด เจาะรูขนาดแขนสอดเข้าออกได้ 1 
รู สำหรับสอดสิ่งของเข้าไปได้ เมื่อมีคนให้สิ่งของแก่ผู้เชิดผีตาโขนใหญ่ 
 ผีตาโขนเล็ก หรือผีตาโขนทั่วไป ชาวบ้านในละแวกบ้านที่จัดงานบุญหรือหมู่บ้านใกล้เคียง 
ทั้งผู้ใหญ่และเด็ก ร่วมกันจัดทำมาสมทบ คือนำมารวมกัน ณ บริเวณวัดที่จัดงานตั้งแต่วันเร่ิมงาน 
โดยแบ่งออกเป็นคณะตามหมู่บ้าน สมัยก่อนนิยมทำหน้ากากด้วยโคนก้านทางมะพร้าวแห้ง โดยตัด
เอาเฉพาะโคนก้าน และจัดตัดแต่งเจาะช่องตา จมูก ปาก และใบหู แล้วเอาหวดนึ่งข้าวที่ไม่ใช้แล้ว 
มาเย็บติดกับหน้ากากดังกล่าว โดยหงายปากหวดขึ้นข้างบน ให้หูของหวดอยู่ทางซ้ายและขวาของ
ศีรษะ ตรงกลางหวดกดให้เป็นรอยบุ๋มกลม ๆ ขึ้นไป ให้มีขนาดพอที่จะสวมลงบนศีรษะ แล้วนำเอา
ผ้าเป็นผืน ซึ่งส่วนมากเป็นผ้าเก่าที่ไม่ใช้แล้ว มาเย็บต่อหน้ากากลงมา ให้ผ้าคลุมรอบตัวอย่างมิดชิด 
ส่วนแขนจะทำเป็นรูปแขนเสื้อยาวออกมา เมื่อจะนำไปเล่นหรือแสดงก็เอาเครื่องแต่งกายผีตาโขน
ดังกล่าว สวมคลุมเข้ากับลำตัว สวมหน้ากากผีตาโขน 
 ผีตาโขนเล็ก มีการนำไม้เป็นลำ ขนาดโตประมาณเท่าหัวแม่เท้า มาทำเป็นดาบหรือง้าว
ขนาดยาว ตรงโคนด้ามดาบหรือง้าวจะทำเป็นรูปอวัยวะเพศของผู้ชาย มีเครื่องประกอบอีกอย่าง
หนึ่ง คือ “กะแหล่ง” ชาวบ้านมักเรียกว่า “หมากกะแหล่ง” ซึ่งวัตถุคล้ายกระดิ่งแต่เป็นรูปสี่เหลี่ยม
แบน ใช้แขวนคอโค กระบือ ผู้เล่นผีตาโขนเล็กจะใช้หมากกะแหล่งผูกบั้นเอว เวลาคนเดินจะมีเสียง
ดัง “กะแหล่งๆ ” บางทีใช้เขย่าเวลาแสดงการละเล่นเพื่อประกอบท่าทางของผู้แสดง (สาร สาระ
ทัศนานันท์, 2542) นอกจากนี้ยังมีบางกลุ่มแต่งตัวแบบชาวป่า เปลือยกายท่อนบน ทาส่วนต่าง ๆ 
ของร่างกายด้วยดินหม้อหรือสีดำ และนำกระบอกไม้ไผ่ชนิดปล้องยาวๆ ชาวบ้านเรียกว่า “ไม้เฮี้ย” 



 

2434   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.6 No.3 (September-December, 2024) 

 
มาถือกระแทกกับพื้นเป็นจังหวะ ขณะเดินเป็นขบวนไปตามถนนหนทางก็มีการเล่นชนิดนี้ ชาวบ้าน
เรียกว่า“ทั่งบั้ง”และมีอุปกรณ์อื่นๆ เช่น สร้อยประคำสำหรับห้อยคอ ทำจากท่อนไม้ขนาดเล็ก ยาว
ประมาณ 1 คืบ เอามาทำรูปอวัยวะเพศชาย แล้วร้อยเป็นพวงยาวคล้องคอบ้าง ผูกรอบติดบั้นเอว
บ้าง และบางคนอาจนำวัตถุบางอย่างมาทำรูปอวัยวะเพศหญิง นำมาใช้ประกอบการละเล่นด้วย 
การทำเช่นนี้คงมุ่งให้เป็นการสนุกสนานและขบขันเท่านั้น มิได้ถือเป็นเรื่องอุจาดลามกหรือหยาบ
คายเลย 
               ภาพที่ 3 ผีตาโขนใหญ่                ภาพที่ 4 ผีตาโขนเล็ก 

    
       ที่มา : อนุวัฒน์ บุตรทองทิม, 2567                 ที่มา : อนุวัฒน์ บตุรทองทิม, 2567 

 

รูปแบบการละเล่นประเพณีผีตาโขน 
 งานประเพณีผีตาโขนเป็นงานบญุใหญ่ที่เรียกว่า“งานบุญหลวง” จัดขึ้นที่วัดโพนชัย อำเภอ
ด่านซ้าย ภายในงานมีกิจกรรมหลากหลาย เช่น การละเล่นผีตาโขน การเทศน์มหาชาติ การทำบุญ
พระธาตุศรีสองรักและงานบุญอ่ืนๆ ที่ผสมผสานกัน งานบุญหลวงจึงจัดขึ้นเป็นระยะเวลา 3 วัน 
ดังนี้ 
 วันแรก เร่ิมพิธีตอนเช้า 04.00 - 05.00 น. คณะแสนหรือข้าทาสบริวารของเจ้าพ่อกวนจะ
นำอุปกรณ์ มีด ดาบ หอก ฉัตร พานดอกไม้ ธูปเทียน ขันห้าขันแปด (พานดอกไม้ 5 คู่ หรือ 8 คู่) 
ถือเดินนำขบวนไปที่ริมแม่น้ำหมัน เพื่อนิมนต์พระอุปคุต พระผู้มีฤทธานุภาพมาก และมักเนรมิต
กายอยู่ในมหาสมุทร เพื่อป้องกันภัยอันตราย เมื่อได้พระอุปคุตมาแล้ว ก็นำใส่พานแล้วนำขบวน
กลับที่หอพระอุปคุต ในวัดโพนชัย ขบวนจะวนรอบโบสถ์ 3 รอบ มีการยิงปืนและจุดประทัดซึ่ง
ช่วงเวลานั้นบรรดาผีตาโขนที่นอนหลับหรืออยู่ตามที่ต่างๆ ก็จะมาร่วมขบวนด้วยความยินดีปรีดา 
เต้นรำ เข้าจังหวะกับเสียงหมากกระแหล่ง ซึ่งเป็นกระดิ่งผูกคอวัวหรือกระดิ่งให้เสียงดัง 
 วันที่สอง เป็นพิธีแห่พระเวส ในขบวนประกอบด้วย พระพุทธรูป 1 องค์ พระสงฆ์ 4 รูป 
นั่งบนแคร่หามตามด้วย เจ้าพ่อกวนนั่งอยู่บนกระบอกบั้งไฟ ท้ายขบวนเป็นเจ้าแม่นางเทียมกับ



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่6 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2567) |      2435 
 
 

 

บริวาร ชาวบ้านและเหล่าผีตาโขนเดินตามเสด็จไปรอบเมือง ก่อนตะวันตกดิน สำหรับคนที่เล่นเป็น
ผีตาโขนใหญ่ ต้องถอดเครื่องแต่งกายผีตาโขนใหญ่ออกให้หมดและนำไปทิ้งในแม่น้ำหมัน ห้าม
นำเข้าบ้าน เป็นการทิ้งความทุกข์ยากและสิ่งเลวร้ายไป รอจนปีหน้าฟ้าใหม่แล้วค่อยทำเล่นกันใหม่ 
 วันที่สาม คือการเทศน์มหาชาติ พิธีสะเดาะเคราะห์บ้านเมือง และการแห่กัณฑ์หลอนเพื่อ
ถวายพระ ซึ่งพิธีกรรมเหล่านี้ เป็นพิธีกรรมของชาวบ้านซึ่งปฏิบัติสืบเนื่องมาแต่โบราณ ไม่มีอะไร
เปลี่ยนแปลง งานประเพณีบุญหลวงและการละเล่นผีตาโขนในปัจจุบันได้สิ้นสุดลงในวันนี้ 

 

วิวัฒนาการของรถแห่ในวัฒนธรรมอีสาน 
 รถแห่เป็นปรากฏการณ์ดนตรีที่สะท้อนถึงการเปลี่ยนแปลงของวัฒนธรรมบันเทิงในภาค
อีสานอย่างชัดเจน รถแห่ไม่ได้เป็นเพียงแค่การแสดงดนตรี แต่ยังเป็นสัญลักษณ์ของความ
สนุกสนานและความสามัคคีของชุมชน ซึ่งได้รับความนิยมอย่างแพร่หลายในงานบุญ งานมงคล 
และงานรื่นเริงต่าง ๆ รถแห่มีบทบาทสำคัญทั้งในเชิงพิธีกรรมและความบันเทิงร่วมสมัย โดย
สามารถปรับเปลี่ยนการใช้งานได้ตามความต้องการของเจ้าภาพ และเป็นทางเลือกใหม่ที่ได้รับความ
นิยมอย่างมาก รถแห่ยังเป็นเครื่องมือที่ช่วยสร้างบรรยากาศความสนุกสนานและกระตุ้นให้ผู้คนมี
ส่วนร่วมในงานรื่นเริง การรวมตัวกันของผู้คนรอบรถแห่จึงเป็นสิ่งที่สะท้อนถึงความสัมพันธ์ทาง
สังคมที่แน่นแฟ้นของชาวอีสาน 
 ในอดีต รถแห่เป็นเพียงการนำรถกระบะหรือรถบรรทุกขนาดเล็กมาดัดแปลงชั่วคราว โดย
ติดตั้งเครื่องดนตรีพื้นบ้าน เช่น แคน กลอง หรือกีตาร์ เพื่อใช้ในพิธีกรรมหรือขบวนแห่ต่าง ๆ การ
แสดงดนตรีบนรถในยุคแรกยังไม่มีระบบเสียงที่ซับซ้อนมากนัก และเป็นเพียงการให้ความบันเทิง
เฉพาะกิจในงานต่างๆ อย่างไรก็ตาม ในปัจจุบัน รถแห่ได้รับการพัฒนาให้เป็นเวทีคอนเสิร์ตเคลื่อนที่
ที่มีความเป็นมืออาชีพมากข้ึน รถแห่ถูกออกแบบให้มีระบบเสียงที่ทรงพลัง ติดตั้งเครื่องดนตรีแบบ
ครบวงจร และมีไฟประดับที่ช่วยเพิ่มสีสันให้กับการแสดง รูปแบบของรถแห่จึงเปลี่ยนแปลงไปจาก
เดิมอย่างมาก โดยมีความถาวรและสามารถรองรับการแสดงดนตรีเต็มรูปแบบได้ เทคโนโลยีและ
นวัตกรรมที่พัฒนาขึ้นช่วยให้รถแห่สามารถสร้างประสบการณ์ความบันเทิงที่ยิ่งใหญ่และน่า
ประทับใจมากยิ่งขึ้น 
 ในยุคปัจจุบัน รถแห่กลายเป็นส่วนหนึ่งของอุตสาหกรรมดนตรี โดยเฉพาะในวงการเพลง
อินดี้อีสาน หมอลำอินดี้ และลูกทุ่ง ศิลปินหลายคนใช้เวทีรถแห่เป็นที่เผยแพร่ผลงานของตนเองไปสู่
ผู้ฟังในวงกว้างได้ง่ายขึ้น หลายวงดนตรีเริ่มต้นจากการเป็นวงรถแห่ก่อนจะได้รับความนิยมและ
พัฒนาไปสู่การเป็นศิลปินระดับประเทศ 



 

2436   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.6 No.3 (September-December, 2024) 

 
 การเติบโตของวัฒนธรรมรถแห่ยังส่งผลดีต่อเศรษฐกิจในท้องถิ่น เนื่องจากมีการจ้างงานใน
หลายภาคส่วน ไม่ว่าจะเป็นนักดนตรี ช่างเครื่องเสียงหรือผู้ขับขี่รถแห่ นอกจากนี้รถแห่ยังเป็น
ทางเลือกที่คุ้มค่าสำหรับเจ้าภาพงานบุญและงานรื่นเริง เพราะสามารถสร้างบรรยากาศที่สนุกสนาน
ได้ในราคาที่เข้าถึงได้ง่ายกว่าการจ้างศิลปินเดี่ยวหรือวงดนตรีใหญ่  รถแห่เป็นมากกว่าการแสดง
ดนตรีเคลื่อนที่ แต่เป็นวัฒนธรรมที่สะท้อนถึงวิถีชีวิตของชาวอีสานที่เต็มไปด้วยความสนุกสนาน
และการมีส่วนร่วมของชุมชน การเปลี่ยนแปลงของรถแห่จากอดีตสู่ปัจจุบันเป็นสิ่งที่สะท้อนให้เห็น
ถึงการปรับตัวของวัฒนธรรมพื้นบ้านให้เข้ากับยุคสมัย แม้ว่ารถแห่จะเคยเป็นเพียงส่วนหนึ่งของ
ขบวนแห่ในพิธีกรรม แต่ปัจจุบันกลับกลายเป็นปรากฏการณ์บันเทิงที่มีอิทธิพลต่ออุตสาหกรรม
ดนตรีและเศรษฐกิจของท้องถิ่นอย่างมาก ด้วยความสามารถในการเข้าถึงผู้คนได้ง่ายและการสร้าง
บรรยากาศที่ครึกคร้ืน รถแห่จึงเป็นหนึ่งในวัฒนธรรมดนตรีที่ยังคงได้รับความนิยมและมีแนวโน้มจะ
เติบโตต่อไปในอนาคต 
 

พัฒนาการของดนตรีในขบวนแห่ผีตาโขน 
ดนตรปีระกอบการละเล่นผีตาโขนนั้นมีการใช้เครื่องดนตรีประกอบการละเล่นผีตาโขนอยู่

หลายชนิด ซึ่งการนำดนตรีมาใช้ก็เพื่อกำหนดจังหวะของการเคลื่อนไหวและสร้างบรรยากาศแห่ง
ความครึกครื้นให้กับผู้เล่นได้เต้นและเคลื่อนไหวร่างกายไปตามจังหวะ ดนตรีที่ใช้ประกอบการเต้นผี
ตาโขนนั้นในอดีตจะมีการใช้การตีเกราะ เคาะเป็นหลัก แต่ปัจจุบันนั้นมีการปรับเปลี่ยนรูปแบบให้มี
ความเร้าใจและน่าสนใจมากขึ้นโดยการเปิดเพลงเต้นด้วยเครื่องเสียงที่ดังกระห่ึม (ไทยโรจน์ พวง
มณี, 2554) ดนตรีในขบวนแห่ผีตาโขนนั้น ส่วนใหญ่วงดนตรีที่นำมาเล่นก็มักจะเป็นวงดนตรี
พื้นบ้านที่นิยมบรรเลงประสมวงกันในหมู่บ้านเป็นหลักอยู่แล้ว ประกอบด้วย 1) กลอง อาจเป็น
กลองยาวและกลองตุ้ม เพราะให้เสียงกังวาน เมื่อมีการตีกลองขึ้นมา ผีตาโขนก็จะใช้เป็นจังหวะใน
การเต้น 2) พิณ ภาษาท้องถิ่นเรียกว่า “เติ่ง” 3) แคน มีการนำมาใช้ในลักษณะของการเป่าฟ้อนใน
ลักษณะจีบม้วนมือ 4) ฉิ่ง เครื่องดนตรีประกอบจังหวะขนาดเล็ก ตีประกอบจังหวะกลอง 5) ฉาบ 
เครื่องดนตรีประกอบจังหวะขนาดใหญ่ ใช้ในการตีเพื่อประกอบจังหวะ  6) หมากกะแหล่ง เพื่อให้
เกิดเสียง ส่วนใหญ่มักติดตัวผู้เล่นผีตาโขน 7) กระดิ่ง มีขนาดเล็กกว่าหมากกะแหล่ง มีเสียงดัง 
 ขบวนแห่ผีตาโขนในปัจจุบัน ได้รับการปรับเปลี่ยนให้เข้ากับยุคสมัย ไม่ว่าจะเป็นการ
เปลี่ยนแปลงของหน้ากากและเครื่องแต่งกาย การพัฒนาของหน้ากากผีตาโขน เดิมที หน้ากากผีตา
โขน ทำจาก หวดนึ่งข้าวเหนียวและไม้ไผ่ โดยใช้วัสดุจากธรรมชาติ ปัจจุบันมีการใช้ สีสันที่สดใสขึ้น 
และมีการออกแบบลวดลายให้ดูน่าสนใจยิ่งขึ้น หน้ากากบางชิ้นถูกออกแบบให้ดูร่วมสมัย หรือมีการ
ใส่ ไฟ LED เพื่อให้ดูโดดเด่นในเวลากลางคืน ส่วนการเปลี่ยนแปลงของเครื่องแต่งกาย แต่เดิมผีตา



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่6 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2567) |      2437 
 
 

 

โขนสวมเสื้อผ้าที่เย็บจากเศษผ้าหลากสี ดูเรียบง่าย ปัจจุบันมีการออกแบบเครื่องแต่งกายให้ดูมี
เอกลักษณ์มากข้ึน โดยเน้นการตกแต่งที่โดดเด่นเพื่อดึงดูดนักท่องเที่ยว 
 ในปัจจุบันขบวนแห่ผีตาโขน มีการนำรถแห่และดนตรีสมัยใหม่ เข้ามาผสมผสาน ทำให้
บรรยากาศของงานมีความคึกคักมากขึ้นและสามารถดึงดูดนักท่องเที่ยวจากทั่วประเทศ แม้ว่าจะมี
การเปลี่ยนแปลงในแง่ของรูปแบบและเทคโนโลยีที่เข้ามามีบทบาท แต่แก่นแท้ของประเพณียังคง
เป็นการสืบสานวัฒนธรรม การแสดงความเคารพต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์ และการรวมพลังของชุมชน 
 การนำ “รถแห่” และระบบเสียงเข้ามาใช้ ในอดีตดนตรีที่ใช้ในขบวนแห่เป็นดนตรีพื้นบ้าน 
เช่น แคน พิณ กลอง ฉิ่ง และฉาบ ปัจจุบันมีการนำรถแห่ ซึ่งเป็นรถที่ติดตั้งเครื่องเสียงขนาดใหญ่
เข้ามาประกอบขบวนแห่ เพื่อเพิ่มความคึกคักและสร้างความสนุกสนาน มีการเล่นดนตรีร่วมสมัย 
เช่น หมอลำ และลูกทุ่ง ผสมผสานกับดนตรีพื้นบ้าน เทศกาลผีตาโขนจึงเป็นงานสำคัญที่ไม่เพียงแต่
สะท้อนถึงรากเหง้าทางวัฒนธรรมของอำเภอด่านซ้ายและจังหวัดเลย แต่ยังเป็นตัวอย่างของการ
ปรับตัวของประเพณีดั้งเดิมให้เข้ากับยุคสมัย โดยไม่สูญเสียอัตลักษณ์ดั้งเดิมไป 

ภาพที่ 5 รถแห่ในขบวนผีตาโขน 

 
ที่มา : อนุวัฒน์ บุตรทองทิม, 2567 

 

ผลกระทบของการเพ่ิมรถแห่ในขบวนแห่ผีตาโขน 
การนำรถแห่และระบบเสียงสมัยใหม่มาใช้ในขบวนแห่ผีตาโขน ทำให้แนวดนตรีร่วมสมัย

เข้ามามีอิทธิพลมากข้ึน แม้ว่าดนตรีพื้นบ้านจะยังคงมีบทบาทอยู่ บางครั้ง เสียงเครื่องดนตรีพื้นบ้าน
อาจถูกกลบด้วยเสียงจากเครื่องขยายเสียงขนาดใหญ่ ซึ่งอาจทำให้เอกลักษณ์ดั้งเดิมของดนตรีใน
ขบวนแห่ลดลง ผีตาโขนเป็นประเพณีที่เก่ียวข้องกับศาสนาและพิธีกรรม แต่การนำรถแห่เข้ามาทำ
ให้บางส่วนของงานมีลักษณะเป็นความบันเทิงเชิงพาณิชย์มากขึ้น จนอาจลดทอนความศักดิ์สิทธิ์
และขลังของพิธีกรรมดั้งเดิม โดยเฉพาะในมุมมองของคนรุ่นเก่าที่ให้ความสำคัญกับความเคร่งขรึม
ของงานบุญ (ถาวร เชื้อบุญมี, การสื่อสารส่วนบุคคล วันที่ 29 มิถุนายน2567) รถแห่ช่วยให้ขบวน
แห่สามารถเดินทางได้สะดวกข้ึน มีการกำหนดจังหวะและทิศทางของขบวนแห่ให้เป็นระบบมากข้ึน 
ลดปัญหาการกระจัดกระจายของกลุ่มผู้แสดงและนักท่องเที่ยว อย่างไรก็ตาม ในอนาคตหากมีการ



 

2438   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.6 No.3 (September-December, 2024) 

 
ใช้รถแห่จำนวนมากเกินไป อาจทำให้เกิดปัญหาด้านการจราจรและการควบคุมขบวนแห่ การนำรถ
แห่และระบบเสียงสมัยใหม่มาใช้ในขบวนแห่ผีตาโขนส่งผลให้ประเพณีมีความสนุกสนานและได้รับ
ความนิยมมากขึ้น แต่ขณะเดียวกันก็อาจทำให้บางส่วนของประเพณีดั้งเดิมเปลี่ยนแปลงไป  หากมี
การจัดการที่เหมาะสม การผสมผสานระหว่างความดั้งเดิมและเทคโนโลยีสมัยใหม่จะช่วยให้
ประเพณีผีตาโขนสามารถดำรงอยู่ได้อย่างยั่งยืนในอนาคต 
 การเพิ่มรถแห่ช่วยให้ขบวนแห่มีความตื่นเต้นและสนุกสนานมากขึ้น ทำให้สามารถดึงดูด
ผู้ชมจากหลากหลายกลุ่ม ไม่เพียงแต่คนในท้องถิ่น แต่ยังรวมถึงนักท่องเที่ยวจากทั่วประเทศ 
โดยเฉพาะกลุ่มวัยรุ่นและคนรุ่นใหม่ที่สนใจในดนตรี ส่งผลให้เทศกาลได้รับความนิยมและกลายเป็น
จุดหมายปลายทางสำคัญของนักท่องเที่ยว การเปลี่ยนแปลงของรูปแบบการชมขบวนแห่ ในอดีต 
ผู้ชมขบวนแห่มักยืนชมและให้ความสนใจกับการละเล่นของผีตาโขนที่แสดงท่าทางและเคลื่อนไหว
ไปตามจังหวะของเคร่ืองดนตรีพื้นบ้าน แต่ในปัจจุบันดนตรีจากรถแห่และจังหวะที่เร้าใจทำให้ผู้ชมมี
ปฏิสัมพันธ์กับขบวนแห่แบบใหม่มากกว่าขบวนแห่แบบดั้งเดิม 
 การกระตุ้นการมีส่วนร่วมของคนในท้องถิ่น  เดิมที ขบวนแห่ผีตาโขนเป็นกิจกรรมที่
ชาวบ้านมีส่วนร่วมอย่างใกล้ชิด โดยการทำหน้ากาก แต่งกาย และเข้าร่วมขบวนแห่ แต่การนำรถ
แห่เข้ามาได้เปลี่ยนลักษณะของการมีส่วนร่วมไปบ้าง บางคนอาจเข้าร่วมขบวนเพื่อสนุกกับดนตรี 
มากกว่าการร่วมในพิธีกรรมดั้งเดิม อย่างไรก็ตาม คนท้องถิ่นบางกลุ่มก็ใช้โอกาสนี้ในการปรับตัวใน
ด้านธุรกิจ เพื่อสร้างรายได้ให้กับชุมชน เช่น การตั้งร้านค้า ร้านขายของที่ระลึก ขายหน้ากากผีตา
โขน เสื้อผ้าที่เก่ียวข้องกับเทศกาล และบริการต่าง ๆ เพื่อรองรับจำนวนนักท่องเที่ยวที่เพิ่มข้ึน 
 ผลกระทบต่อผู้ชมและการมีส่วนร่วมของคนท้องถิ่นมีทั้งด้านบวกและด้านลบ ในด้านบวก 
รถแห่ช่วยเพิ่มความสนุกสนาน ดึงดูดนักท่องเที่ยว และสร้างโอกาสทางเศรษฐกิจให้กับชุมชน ใน
ขณะเดียวกัน ก็มีความท้าทายในเร่ืองของการรักษาอัตลักษณ์ดั้งเดิมของประเพณี ซึ่งอาจทำให้คน
รุ่นเก่ารู้สึกว่าประเพณีกำลังเปลี่ยนไป การบริหารจัดการที่เหมาะสมจึงเป็นสิ่งสำคัญ เพื่อให้ขบวน
แห่ผีตาโขนสามารถพัฒนาไปพร้อมกับยุคสมัยได้ โดยไม่สูญเสียคุณค่าทางวัฒนธรรม 
 

บทสรุป 
 เทศกาลผีตาโขนเป็นประเพณีที่สำคัญของอำเภอด่านซ้าย จังหวัดเลย ซึ่งมีความเชื่อมโยง
กับความศรัทธาทางพุทธศาสนาและวัฒนธรรมท้องถิ่น โดยมีขบวนแห่ที่เต็มไปด้วยสีสันและ
เสียงดนตรีที่เป็นเอกลักษณ์ ดนตรีในขบวนแห่ผีตาโขนมีบทบาทสำคัญในการสร้างบรรยากาศของ
เทศกาล ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน จากเดิมที่ใช้เครื่องดนตรีพื้นบ้าน เช่น พิณ แคน กลอง ฉิ่ง และ



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่6 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2567) |      2439 
 
 

 

ฉาบ ได้พัฒนาไปสู่การใช้รถแห่ที่ติดตั้งเครื่องเสียงขนาดใหญ่ นำมาซึ่งการเปลี่ยนแปลงด้านจังหวะ
และแนวเพลงที่ได้รับอิทธิพลจากดนตรีร่วมสมัย 
 อย่างไรก็ตาม การเปลี่ยนแปลงดังกล่าวก่อให้เกิดความคิดเห็นที่แตกต่างกัน บางกลุ่มมอง
ว่ารถแห่ช่วยเพิ่มความสนุกสนานและดึงดูดนักท่องเที่ยวให้เข้ามามีส่วนร่วมมากข้ึน ขณะที่บางกลุ่ม
กังวลว่าการใช้รถแห่และดนตรีสมัยใหม่อาจลดทอนความศักดิ์สิทธิ์และเอกลักษณ์ดั้งเดิมของ
เทศกาลไป แม้ว่าจะมีข้อถกเถียง แต่สิ่งที่ปฏิเสธไม่ได้คือดนตรีเป็นสื่อกลางที่ช่วยเชื่อมโยงระหว่าง
อดีตและปัจจุบัน การผสมผสานระหว่างดนตรีพื้นบ้านกับดนตรีสมัยใหม่อาจเป็นแนวทางที่ช่วยให้
เทศกาลผีตาโขนยังคงรักษาความดั้งเดิมไว้ได้ ในขณะเดียวกันก็สามารถดึงดูดคนรุ่นใหม่ให้เข้ามามี
ส่วนร่วมได้มากข้ึน 
 เสียงแห่งการเปลี่ยนแปลงในเทศกาลผีตาโขนสะท้อนให้เห็นถึงพลังของดนตรีที่มีอิทธิพล
ต่อวัฒนธรรมและสังคม รถแห่เป็นตัวอย่างของการพัฒนาที่ช่วยให้เทศกาลนี้ยังคงมีชีวิตชีวา และ
สะท้อนถึงการเปลี่ยนแปลงของยุคสมัย แม้ว่าจะมีความคิดเห็นที่แตกต่างกันเก่ียวกับบทบาทของรถ
แห่ แต่สิ่งสำคัญคือการรักษาสมดุลระหว่างประเพณีดั้งเดิมและความทันสมัย เพื่อให้เทศกาลผีตา
โขนยังคงเป็นเอกลักษณ์และเป็นที่ภาคภูมิใจของชาวด่านซ้ายต่อไป 
 

เอกสารอ้างอิง 
 

ชไมพร พรเพ็ญพิพัฒน์ . (2546). ผีตาโขน : มรดกแผ่นดินศรีสองรัก. กรุงเทพฯ : ต้น อ้อ 
 1999. 
ไทยโรจน์ พวงมณี. (2554). การศึกษาอัตลักษณ์ประเพณีผีตาโขนประเพณีผีขนน้ำและประเพณี
 แห่ต้นดอกไม้: การออกแบบสร้างสรรค์ชุดการแสดงสำหรับการนำเสนอภาพลักษณ์  การ
 ท่องเที่ยวจังหวัดเลย (รายงานผลการวิจัย) กรุงเทพฯ: กระทรวงวัฒนธรรม. 
ธีรภัทร คำทิ้ง และภาคภูมิ สุขเจริญ. (2564). ประเพณีบุญหลวงและการละเล่นผีตาโขน อำเภอ
 ด่านซ้าย จังหวัดเลย : บทบาทหน้าที่ในสถานะประเพณีประดิษฐ์ภายใต้สถานการณ์โรค      
 โควิด-19. วารสารมหาวิทยาลัยหอการค้าไทย, 41(1), 21-36. 
พงศทร พินิจวัฒน์. (2548). ศิลปกรรมท้องถิ่น: กรณีศึกษาหน้ากากผีตาโขน อำเภอด่านซ้าย 
 จังหวัดเลย. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ, กรุงเทพฯ. 
พรพิทักษ์ แม้นศิริ. (2564). ประเพณีผีตาโขน: รูปแบบการสืบสานมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรม
 สองแผ่นดินไทย-ลาว. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาสารคาม, มหาสารคาม. 
สนอง อุปลา. (2546). พัฒนาการประเพณีผีตาโขน อำเภอด่านซ้าย จังหวัดเลย. บัณฑิตวิทยาลัย :  

สถาบันราชภัฏเลย, เลย. 



 

2440   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.6 No.3 (September-December, 2024) 

 
สาร สาระทัศนานันท์. (2542). ผีตาโขน (จังหวัดเลย): ประเพณี. สารานุกรมวัฒนธรรมไทย ภาค
 อีสาน กรุงเทพฯ: มูลนิธิสารานุกรมวัฒนธรรมไทย ธนาคารไทยพาณิชย์. 
สุริยา ช่างทองคำ และสำนักงานปลัดกระทรวงวัฒนธรรม. การศึกษาประเพณีการแห่ผีตาโขน: 
 การปรับตัวในยุคการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม. วารสารภาษาและวัฒนธรรมศึกษา, 3(2), 
 1-9. 

 
 

 
 
 
    


