
การประยุกต์หลักภาวนา 4 เพ่ือการพัฒนาคุณภาพชีวิต 
THE APPLICATION OF THE FOUR FOUNDATIONS OF  
MINDFULNESS FOR ENHANCING QUALITY OF LIFE 

 

 
 

1ภาสกร เมิดจันทึก, 2พระครูพิศาลสารบัณฑิต, 3สมเดช นามเกตุ  
และ 4อริย์ธัช เลิศรวมโชค 

1Phatsakon Moetchanthuk, 2Phrakru Phisalsarbunthit, 3Somdet Namket  
and 4Arithat Loesruamchok 

 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

 
16702105014@mcu.ac.th 

 
Received: August 27, 2024;  Revised: November 8, 2024;  Accepted: December 28,2024 

 

บทคัดย่อ 
 

 บทความนี้ เสนอ การประยุกต์หลักภาวนา 4 เพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิต  โดยมี
ความหมายอย่างเดียวกับการพัฒนาที่ใช้กับการทำชีวิตให้มีความเจริญงอกงาม โดยใช้หลักภาวนา 
4 ประเภท คือ 1) กายภาวนากับการพัฒนาคุณภาพชีวิต เป็นการพัฒนาฝึกฝนอบรมกาย ด้วย
อินทรีย์ได้แก่ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ให้มีอินทรีย์สังวรความสำรวมรู้จักระมัดระวังรักษาตนให้เป็น
ประโยชน์ทางกาย และต้องรู้จักปรับตนเองให้เข้ากับสิ่งแวดล้อมทางกายภาพที่เหมาะสมในสังคม
ปัจจุบัน 2) ศีลภาวนากับการพัฒนาคุณภาพชีวิต เป็นการประพฤติตนด้วยความเรียบร้อยดีงาม มี
ระเบียบวินัย มีกติกา ทางสังคมร่วมกัน เพื่อสร้างความมั่นคงในหน้าที่การงานและการดำเนินชีวิต
ในสังคม 3) จิตตภาวนากับการพัฒนาคุณภาพชีวิต เป็นการฝึกฝนอบรมจิตใจ ให้มีความมั่นคง 
เข้มแข็ง มีความเจริญไพบูลย์ ด้วยคุณธรรม จริยธรรม ความรับผิดชอบทางสังคม ฝึกฝนตนให้มี

 
1 นิสิต, หลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตหนองคาย 
2 รองศาสตราจารย์, ดร., สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตหนองคาย 
3 ผู้ช่วยศาสตราจารย์, ดร., สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตหนองคาย 
4 ผู้ช่วยศาสตราจารย์, ดร., สาขาวิชารัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตหนองคาย 



 

2150   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol. 6 No. 3 (September-December 2024) 

 

ความรักความเมตตาต่อสรรพสิ่งทั้งหลาย พัฒนาจิตของตนให้มีความช่วยเหลือ เอ้ือเฟื้อเผื่อแผ่
เพื่อนมนุษย์ที่กำลังประสบความทุกข์นานาประการอยู่ในสังคมปัจจุบัน และฝึกฝนจิตของตนให้มี
ความผ่องใสเบิกบาน ดำเนินชีวิตด้วยความสุขใจ และ 4)ปัญญาภาวนากับการพัฒนาคุณภาพชีวิต 
เป็นการพัฒนาฝึกฝนอบรมตนจากการได้ศึกษาเล่าเรียน การสดับรับฟังหลักธรรมคำสอนของ
พระพุทธเจ้าเป็นประจำ และการลงมือปฏิบัติตามทฤษฎีที่ศึกษามา คือความเห็นที่ถูกต้องให้เกิด
ประโยชน์ต่อตนเองและคนอ่ืนในสังคมอย่างมีความสุข ซึ่งการพัฒนาทั้ง 4 ด้านเมื่อมีการเรียนรู้มี
ความเข้าใจก็จะพัฒนาคุณภาพชีวิตทั้งภายในและภายนอกได้อย่างมีความสุข 

 

คำสำคัญ : การพัฒนา, คุณภาพชีวิต, ภาวนา 4 
 

Abstract 
 

This article proposes the application of the Four Foundations of Mindfulness for 
the enhancement of quality of life. This concept aligns with the idea of development 
aimed at nurturing and flourishing life. The Four Foundations of Mindfulness include 1 . 
Mindfulness of the Body in enhancing quality of life involves the development and 
training of the body through the senses—eyes, ears, nose, tongue, and body—to be 
mindful and cautious, ensuring physical well-being. It also requires adapting oneself to a 
suitable physical environment in the current society. 2 .  Mindfulness of Morality in 
enhancing quality of life involves conducting oneself with propriety, discipline, and 
adherence to social norms to ensure stability in one's career and life in society. 3 . 
Mindfulness of the Mind in enhancing quality of life involves training the mind to be 
stable, strong, and flourishing through virtues, ethics, and social responsibility. It also 
involves cultivating loving-kindness towards all beings and developing a mind that is 
helpful and compassionate towards those suffering in society, ultimately leading to a 
clear, joyful mind and a life lived with happiness. 4. Mindfulness of Wisdom in enhancing 
quality of life involves developing oneself through learning, regularly listening to the 
teachings of the Buddha, and applying the studied theories into practice to achieve right 
understanding, which benefits both oneself and others in society, leading to happiness. 
When these four aspects are understood and practiced, they contribute to both internal 
and external happiness in life. 

 

Keywords: Development, Quality of Life, Four Foundations of Mindfulness 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่6 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2567) |     2151 

 

 

บทนำ 

 

การพัฒนาคุณภาพชีวิตมีข้อดีหลายประการที่ส่งผลทั้งต่อบุคคลและสังคมโดยรวม ดังนี้  
1) สุขภาพกายและจิตที่ดีขึ้น การพัฒนาคุณภาพชีวิตช่วยให้บุคคลมีสุขภาพกายและจิตที่ดีขึ้น ซึ่ง
นำไปสู่การลดความเครียด ป้องกันโรค และเพิ่มความแข็งแรงทั้งทางกายและจิตใจ 2) เพิ่มความสุข
และความพึงพอใจในชีวิต เม่ือบุคคลมีคุณภาพชีวิตที่ดีขึ้น จะทำให้เกิดความสุข ความพึงพอใจ และ
มีมุมมองบวกต่อชีวิต ส่งผลให้การดำเนินชีวิตในแต่ละวันเต็มไปด้วยความหมาย  3) เพิ่ม
ประสิทธิภาพในการทำงาน คุณภาพชีวิตที่ดีช่วยเพิ่มประสิทธิภาพในการทำงาน เพราะบุคคลจะมี
ความกระตือรือร้น มีแรงบันดาลใจ และมีสมาธิในการทำงานมากขึ้น 4) ความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืน 
การพัฒนาคุณภาพชีวิตส่งเสริมให้บุคคลมีทักษะการสื่อสารและความเข้าใจผู้ อ่ืนที่ดีขึ้น ทำให้
ความสัมพันธ์ในครอบครัวและสังคมเป็นไปในทางที่ดี  5) การเติบโตทางจิตวิญญาณ การพัฒนา
คุณภาพชีวิตอาจนำไปสู่การเติบโตทางจิตวิญญาณ ทำให้บุคคลมีความเข้าใจในตนเองและ
ความสัมพันธ์กับโลกที่ลึกซึ้งยิ่งขึ้น 6) การรับมือกับความเปลี่ยนแปลงและความท้าทาย บุคคลที่มี
คุณภาพชีวิตที่ดีจะมีความยืดหยุ่นและความสามารถในการรับมือกับความเปลี่ยนแปลงและความ
ท้าทายต่าง ๆ ในชีวิตได้ดียิ่งขึ้น 7) ความมั่นคงทางสังคมและเศรษฐกิจ เมื่อบุคคลมีคุณภาพชีวิตที่ดี 
ก็สามารถมีส่วนร่วมในสังคมและเศรษฐกิจได้อย่างมีประสิทธิภาพ นำไปสู่ความมั่นคงและความ
เจริญก้าวหน้าของสังคมโดยรวม การพัฒนาคุณภาพชีวิตจึงเป็นกระบวนการที่มีประโยชน์ทั้งใน
ระดับบุคคลและสังคม ส่งเสริมให้เกิดความสุข ความมั่นคง และความเจริญก้าวหน้าในทุกมิติของ
ชีวิต (World Health Organization. 2006). 

การพัฒนาคุณภาพชีวิตเป็นการสร้างรากฐานของระดับการดำรงชีวิตของมนุษย์ให้มีการ
พัฒนาที่ดีขึ้นคุณภาพชีวิตชองทางพุทธศาสนากล่าวได้ว่าเป็นองค์รวมขององค์ประกอบหลายๆอย่าง 
ซึ่งสามารถ แจกแจงได้เป็น2 ประเภท คือ รูปกับนาม หรือเรียกง่ายๆ ว่ากายและใจ ซึ่งชีวิตจะเรียก
ได้ว่ามี คุณภาพอย่างแท้จริงก็ต่อเมื่อองค์ประกอบทุกส่วนที่มีคุณภาพนั้น คือ ชีวิตที่มีคุณภาพจะ 
ต้องประกอบไปด้วย กายที่มีคุณภาพกาย และคุณภาพใจ แต่ชีวิตไม่ใช้สิ่งที่ตั้งอยู่นิ่ง กลับเป็นองค์
รวมที่มีการเคลื่อนไหวอยู่ตลอดเวลา เมื่อพูดถึงคุณภาพชีวิตที่มีการเคลื่อนไหว ดำเนินไปในโลก
ท่ามกลางธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมจะมีวัตถุ กิจกรรมและเรื่องราวต่างๆ ที่ต่อเนื่องกับ ชีวิตเพิ่ม
ขยายออกไปไม่ใช้เฉพาะกายกับใจล้วนๆ เท่านั้น วัตถุกิจกรรมและเรื่องราวต่างๆ เกี่ยวกับชีวิต
เหล่านี้จัดเป็นส่วนประกอบของคุณภาพชีวิต โดยแยกเป็นคุณภาพธรรมดา สามัญที่มองเห็นกันอยู่
ประเภทหนึ่งและคุณภาพที่ล้ำลึกเลยไปจากที่มองเห็นด้วยตาอีก ประการหนึ่ง ตัวอย่างเช่นคนบาง
คนมีทรัพย์สินเงินทอง และสิ่งครอบครองบริโภคด้านวัตถุ พรั่งพร้อมบริบูรณ์ จัดได้ว่าในด้านที่ตา



 

2152   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol. 6 No. 3 (September-December 2024) 

 

มองเห็นเขาเป็นคนที่มีความสุขหรืออาจเป็นคนที่มี ความทุกข์มาก ก็ได้ คุณภาพชีวิตที่ดีแท้จริงต้อง
พร้อมทั้งด้านหรือระดับที่มองเห็นและด้าน หรือระดับที่เลยจากที่มองเห็น (สมยศ นาวีการ, 2547) 

ดังนั้น หลักคำสอนทางพระพุทธศาสนา จึงมีเป้าหมายในการพัฒนาคุณภาพชวีิต ทั้งด้าน
ร่างกายคน สังคมที่อยู่ล้อมรอบตัวคนด้วย การชำระจิตให้บริสุทธิ์นั้น ถือเป็นหัวใจของ หลักคำสอน
ทางพระพุทธศาสนานการพัฒนาชีวิต เป้าหมายทุกองค์ธรรมในพุทธศาสนาจะ ส่งเสริมให้ทำจิตให้
ผุดผ่องดังพระพุทธองค์ตรัสว่า “จิตนี้ผุดผ่อง แต่จิตนั้นแลเศร้าหมอง เพราะอุปกิเลสเกิดขึ้น
ภายหลัง” (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย 20/49/9) ซึ่งเป็นสิ่งผลักดัน ให้มนุษย์ทำความชั่วได้
นานัปการ ดังนั้นมนุษย์จึงต้องชำระจิตให้บริสุทธิ์ปราศจากกิเลส เมื่อ จิตบริสุทธิ์ เห็นถูกต้องเป็น
สัมมาทิฎฐิก็จักไม่ทำความชั่ว มุ่งแต่กระทำประโยชน์เก้ือกูลซึ่งกัน และกัน ซึ่งเป็นมูลเหตุต่อความดี
ทั้งหลายตามมา 

ความสำคัญของการพัฒนาคุณภาพชีวิต 

ความสำคัญของการพัฒนาคุณภาพชีวิตเชิงพุทธอยู่ที่การมุ่งเน้นการปรับปรุงจิตใจและ
พฤติกรรมเพื่อให้สอดคล้องกับหลักธรรมทางพุทธศาสนา ซึ่งเน้นการสร้างความสงบสุขทางจิตใจ 
ความเมตตากรุณาต่อผู้อ่ืน และการใช้ชีวิตอย่างมีปัญญาและสติสัมปชัญญะประกอบด้วย 1) การ
พัฒนาจิตใจ การฝึกสติ การทำสมาธิ และการเจริญปัญญาเป็นวิธีการสำคัญในการพัฒนาจิตใจ 
เพื่อให้เกิดความรู้เท่าทันตนเองและสิ่งรอบข้าง ลดความทุกข์ และสร้างความสุขจากภายใน 2) การ
ประพฤติปฏิบัติในชีวิตประจำวัน การยึดถือศีลห้าและการปฏิบัติตามหลักธรรม เช่น อริยสัจ 4 และ
อิทธิบาท 4 จะช่วยให้เรามีชีวิตที่ดี มีความสัมพันธ์ที่ดีต่อผู้อ่ืน และสามารถดำเนินชีวิตด้วยความ
สุจริตและมีความหมาย 3) ความสัมพันธ์กับผู้อ่ืน การพัฒนาคุณภาพชีวิตเชิงพุทธเน้นการมีเมตตา
กรุณา การให้อภัย และการช่วยเหลือผู้อ่ืน ซึ่งเป็นการสร้างความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืนและส่งเสริม
ความสามัคคีในสังคม 4) ความสำเร็จในชีวิต การมองความสำเร็จในชีวิตตามแนวพุทธไม่ใช่แค่ใน
เชิงวัตถุหรือสถานะทางสังคม แต่คือการมีชีวิตที่เป็นสุข ปลอดจากความทุกข์ ความโลภ โกรธ หลง 
และการมีจิตใจที่สงบ ซึ่งเป็นการพัฒนาคุณภาพชีวิตเชิงพุทธจึงเป็นกระบวนการที่ส่งเสริมการมี
ชีวิตที่สมดุลและมีความหมาย ทั้งทางจิตใจและทางสังคม ซึ่งนำไปสู่ความสุขที่ยั่งยืนและมีความ
มั่นคงในชีวิต (สรณัฐ ประเสริฐสุนทร, 2562).  

พระพุทธศาสนา มีหลักคำสอนที่เหมาะแก่จริตนิสัยของบุคคล ในการฝึกฝน พัฒนา
ตนเอง ในหลายระดับ คือ ตั้งแต่ในระดับศีลธรรม กุศลกรรมบถ และในระดับสัจธรรม ชั้นสูง อัน
หมายถึง มรรคมีองค์ 8 ในอริยสัจ 4 (พระไตรปิฎกฉบับภาษาบาลี 19/165/528) รู้จักการดำเนิน
ชีวิตตามมรรควิธี ก็ด้วยการพัฒนาคุณภาพชีวิตของตนตามแนวทาง พระพุทธศาสนา 4 ประการ 
ได้แก่1. กายภาวนา คือ การพัฒนาฝึกฝนอบรมการ หมายถึง พัฒนาอินทรีย์ทั้งห้า ได้แก่ตา หู จมูก 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่6 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2567) |     2153 

 

 

ลิ้น กาย ให้มีอินทรีย์สังวร ความสำรวจในอินทรีย์รู้จักระมัดระวังรักษาตนไม่ให้ก่อโทษทางกาย 2. 
สีลภาวนา คือ การพัฒนาด้านศีล หมายถึง ความประพฤติเรียบร้อยดีงาม มีระเบียบวินัย มีกติกา
ทางสังคมร่วมกัน 3. จิตตภาวนา คือ การฝึกฝนอบรมจิตใจให้มีความมั่งคง เข้มแข็ง มีความเจริญ
ไพบูลย์ ด้วยคุณธรรมทั้งปวง 4. ปัญญาภาวนา คือ การพัฒนาฝึกฝนอบรมตน จากการได้ศึกษา เล่า
เรียนการสดับรับฟังมา มาก และการลงมือปฏิบัติตามทฤษฎีที่ศึกษามาแล้วนั้น ให้เกิดประโยชน์ต่อ
ตน และคนอ่ืน (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย 22/75/121) 

ปัญหาที่เกิดขึ้นในปัจจุบันที่เป็นเร่ืองหนักใจแก่สังคมไทยทั้งไป ไม่น้อยกว่าปัญหา ด้าน 
อ่ืน ๆ นั้น คือ เมื่อโลกมีความเจริญด้านวัตถุมากยิ่งขึ้นเท่าใด ความเจริญด้านจิตใจของ มนุษย์ใน
สังคมกลับมีความเสื่อมถอยลง เพราะความนิยมในวัตถุ จนเรียกได้ว่า คนในปัจจุบัน ตกอยู่ภายใต้  
อำนาจของวัตถุนิยมก็ว่าได้ (พุทธทาสภิกขุ, 2542) เพราะแทบไม่มีกิจกรรม ใด ๆ ในโลกนี้ซึ่งจะไม่
อิงอาศัยสิ่งอำนวยความสะดวกด้านวัตถุนิยม เช่น เครื่องอำนวยความ สะดวกด้านสื่อสาร มี
โทรศัพท์ มือถือ คอมพิวเตอร์ อินเตอร์เน็ต โทรทัศน์วิทยุกระจายเสียง เป็นต้น แต่เมื่อวัตถุ
เจริญก้าวหน้าไปเท่าใด ด้านจิตใจของมนุษย์ก็สับสนวุ้นวายมาเป็นเท่าตัว เพระการไม่สามารถจะ
พัฒนาตนให้รู้ทันต่อสภาพความจริงได้มุ่งหาแต่ความสุขปัจจุบัน เฉพาะหน้าซึ่งเป็นความสุขชั่วคราว
ทางกาย (พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 2529) โดย ไม่ได้มุ่งหวังที่จะพัฒนาตนให้อิสระจาก
เร่ืองเหล่านี้มีแต่จะแสวงหาเพิ่มเติมไม่มีความอ่ิม แม้พระพุทธองค์ก็ตรัสเตือนไม่ให้เพลิดเพลินด้วย
อำนาจแห่งตัณหาความอยาก ดังตรัสไว้ว่า “โลกพร้อมอยู่เป็นนิตย์ไม่รู้จักอ่ิม เป็นทาสแห่งตัณหา” 
(พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย 13/305/365) จากประเด็นดังกล่าวมานี้ หลักการพัฒนาคุณภาพชีวิต
ตามหลักภาวานา 4 จะ สามารถนำมาประยุกต์ใช้ในการดำเนินชีวิตประจำวัน พัฒนาเสริมสร้าง
ปัญญาความคิดให้ลาดทันต่อเหตุการณ์ในการแก่ปัญหาทั้งระดับตนเองและระดับสังคมที่เกี่ยวข้อง
กับตน เพื่อให้ชีวิตสามารถก้าวไปสู่เป้าหมาย คือ ความสุขกาย สุขใจ ตามหลักภาวนาทาง 
พระพุทธศาสนาสืบไป 

การพัฒนาคุณภาพชีวิตตามหลักภาวนา 4 
หลักธรรมหมวดใหญ่ที่ชี้นำแนวทางการพัฒนาเป็นพื้นฐานหลักธรรมเหล่านี้ จะ แสดง

หลักการทั่วไปของการพัฒนาซึ่งมีลักษณะสำคัญ 2 ประการ คือ รอบครอบและ ครอบคลุมหรือ
รอบด้านและตลอดดวงจร เรียกว่าภาวนาหมายถึงการพัฒนาชีวิตให้เกิดความ เจริญงอกงามในทาง
ที่ดีงามตามหลักพุทธธรรมเริ่มตั้งแต่การรู้จักสำรวจอินทรีย์ 6 คือ สำรวจ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และ
ใจแล้วปฏิบัติตนตามสิกขาบทที่ตนดำรงสถานภาพอยู่ทั้งสิกขาบท ของพระภิกษุสามเณรและศีล
สำหรับคฤหัสถ์ เมื่อพัฒนาตนอยู่ในหลักศีลแล้วย่อมสามารถ เจริญจิตสมาธิภาวนาให้มีความมั่นคง



 

2154   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol. 6 No. 3 (September-December 2024) 

 

เป็นสัมมาสมาธิได้และภายหลังจิตมั่นคงพอเป็นเหตุ ปัจจัยแก่ปัญญาแล้วย่อมพิจารณาธรรมทั้งปวง
มีไตรลักษณ์เป็นต้น ได้อย่างถ่องแท้ชัดเจน เข้าใจถูกต้องตามความจริงตามลำดับแห่งการพัฒนาจน
สามารถบรรเทาความทุกข์ได้ตามลำดับ จะเห็นได้ว่ากรอบในการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามหลัก
ภาวนานั้นแบ่งประเด็น ออกเป็น 4 ประเภทที่ปรากฏในทีฆนิกายปาฎิกวรรคและในอังคุตตรนิกาย
ปัญจวรรคได้แก่การพัฒนาคุณภาพชีวิตกับกายภาวนา การพัฒนาคุณภาพชีวิตกับศีลภาวนา การ
พัฒนา คุณภาพชีวิตกับจิตตภาวนา และการพัฒนาคุณภาพชีวิตกับปัญญาภาวนา โดยมี
รายละเอียด ดังต่อไปนี้ 

1) กายภาวนากับการพัฒนาคุณภาพชีวิต 
กายภาวนาเป็นหนึ่งในสี่สติปัฏฐาน ซึ่งมีบทบาทสำคัญในการพัฒนาคุณภาพชีวิตในเชิง

พุทธ กายภาวนาเน้นการฝึกสติเพื่อรู้ตัวในทุกการเคลื่อนไหวของกาย และการใช้ชีวิตด้วยความ
ตระหนักรู้ในทุกขณะ ซึ่งส่งผลดีต่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตในหลาย ๆ ด้าน  1. การเสริมสร้าง
สุขภาพกาย กายภาวนาช่วยให้เราตระหนักถึงสภาพร่างกายและการเคลื่อนไหวต่าง ๆ ทำให้เรามี
สติในการดูแลรักษาสุขภาพ ป้องกันการเจ็บป่วย และลดความเครียด ซึ่งส่งผลต่อสุขภาพกายที่ดี 2. 
การลดความเครียด การฝึกกายภาวนาช่วยให้จิตใจสงบลง และลดความเครียดจากการใช้
ชีวิตประจำวัน เมื่อเรามีสติรู้ตัวในขณะที่ทำกิจกรรมต่าง ๆ ความเครียดที่เกิดจากการเร่งรีบหรือ
การกังวลจะลดลง 3. การเพิ่มความสุขและความสงบ การมีสติในการกระทำทุกอย่าง ไม่ว่าจะเป็น
การเดิน ยืน นั่ง หรือนอน จะช่วยให้เราใช้ชีวิตอย่างมีความหมายและมีความสุขมากขึ้น เนื่องจาก
การฝึกสติทำให้เราไม่หลงลืมตนเอง และสามารถตระหนักถึงความสุขที่มีอยู่ในปัจจุบัน  4. การ
พัฒนาความสัมพันธ์กับผู้อื่น การฝึกกายภาวนาช่วยให้เรามีสติและปัญญาในการปฏิบัติต่อผู้อ่ืน ทำ
ให้เราสามารถติดต่อสื่อสารและทำงานร่วมกับผู้อ่ืนได้อย่างมีประสิทธิภาพ ด้วยความใจเย็นและมี
เมตตา 5. การตระหนักถึงความไม่เที่ยงของชีวิต กายภาวนาช่วยให้เราตระหนักถึงความไม่เที่ยงของ
สังขารและสภาพร่างกาย ซึ่งนำไปสู่ความเข้าใจและการปล่อยวาง ลดความยึดติดในร่างกาย และ
ทำให้เราสามารถดำเนินชีวิตด้วยความสงบ การฝึกกายภาวนาจึงเป็นกระบวนการสำคัญที่ช่วย
พัฒนาคุณภาพชีวิตโดยการเพิ่มความรู้สึกตัว สร้างความสงบสุข และเสริมสร้างสุขภาพกายและ
จิตใจที่ดี (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2548).  

การพัฒนาด้านกายนั้น จัดอนุโลมอยู่ในการพัฒนาระดับศีล เพราะลำพังเพียง กาย
อย่างเดียวไม่มีศีลควบคุมแล้วพระพุทธศาสนาไม่ถือเป็นการพัฒนาทางกายแต่ตรงกัน ข้ามถ้าพัฒนา
กายด้านเดียวแล้วอาจเป็นการส่งเสริมให้เกิดตัณหาความทะยานอยากเพื่อให้ได้วัตถุมาบำรุงกายให้
เจริญโดยพระพุทธศาสนาไม่พิจารณาการพัฒนากาย เพราะลำพังความ เจริญทางกายอย่างเดียว
ย่อมไม่มีความหมายเป็นสิกขา และตามปกติจะเอียงไปทางเป็นการ สนับสนุนให้เกิดตัณหาได้เป็น



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่6 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2567) |     2155 

 

 

เครื่องมือที่จะเสพแสวงหายื้อแย่งโลกามิส (พระไตรปิฎกฉบับ ภาษาไทย 11/305/48/272) ซึ่งเป็น
สายตรงข้ามกับการศึกษา คือ ไตรสิกขาเพื่อพัฒนา ฝึกปรือตนเองให้เจริญยิ่งขึ้นเมื่อไม่พัฒนาเรื่อง
กายให้ชัดเจนหรือชำนาญแล้วก็ย่อมตกเป็น เครื่องมือ ของวัตถุนิยมไปโดยหลีกเลี่ยงได้ยาก
โดยเฉพาะในสังคมปัจจุบันที่ใช้สื่อมวลชน สาขาต่าง ๆ เช่น สื่อทางโทรทัศน์ สื่อทางหนังสือพิมพ์ 
สื่อทางอินเตอร์เน็ตเป็นต้น มอมเมาให้ผู้ไม่ฝึกฝนพัฒนาตนเองต้องเสียคน เสียความดีของตนไปก็
มาก ด้วยสื่อที่เข้ามาแล้ว ไม่พัฒนา กายหรืออินทรีย์ให้รู้เท่าทันตามจึงเกิดปัญหา(พัชรินทร์ แจ้งอิ่ม, 
2556) 

ฉะนั้น การพัฒนากาย คือ การพัฒนาอินทรีย์ภายใน 6 ประการ คือ ตา หู จมูก ลิ้น 
กาย ซึ่งเป็นสิ่งที่ใช้สำหรับสัมพันธ์หรือเป็นทางเชื่อมต่อกับโลกภายนอก เรียกว่าอินทรีย์ภายนอก 6 
ได้แก่รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส อารมณ์ ที่ใจ รับรู้เปิดช่องทางที่เข้าไปสัมพันธ์กับ สภาพแวดล้อม
ทางวัตถุและทางธรรมชาติทั้งหมด จะเห็นได้ว่าการฝึกพัฒนากายหรือฝึก พัฒนาอินทรีย์นั้น จึง
จำเป็นต้องพัฒนาอินทรีย์คือฝึกให้มีอินทรีย์สังวร เพื่อเป็นเครื่องมือให้เกิดความแข็งแกร่งของศีล 
เพื่ อสนับสนุนจิตให้มีพลังงานที่มั่นคงและเป็นทางให้เจริญปัญญา ดังพระพุทธพจน์ที่ ว่า 
(พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย 12/421/455) 

จะเห็นว่ากระบวนการสำหรับการพัฒนากายของตนเองให้เป็นผู้ถึงดับความทุกข์ได้โดย
มีขั้นตอนการดับทุกข์ดังนี้ ขั้นที่ 1 อินทรีย์ภายใน + อินทรีย์ภายนอก + วิญญาณ = ผัสสะ ขั้นที่ 2 
เวทนา (การเสวยอารมณ์) ขั้นที่ 3 ปัญญา (โยนิโสมนสิการ) 

2) ศีลภาวนากับการพัฒนาคุณภาพชีวิต 
ศีลภาวนาเป็นการปฏิบัติที่เน้นการรักษาศีลหรือข้อปฏิบัติทางศีลธรรม ซึ่งถือว่าเป็น

พื้นฐานสำคัญในทางพุทธศาสนา การรักษาศีลช่วยส่งเสริมให้เกิดความสงบทางจิตใจ ความสัมพันธ์
ที่ดีในสังคม และความสุขที่แท้จริง ซึ่งเป็นองค์ประกอบสำคัญของการพัฒนาคุณภาพชีวิต  1. การ
สร้างพื้นฐานจิตใจที่มั่นคง การรักษาศีลทำให้จิตใจสงบ ไม่ถูกกังวลหรือรบกวนจากการทำสิ่งที่ผิด
ศีลธรรม เมื่อจิตใจปลอดโปร่งและสงบสุข เราจะสามารถพัฒนาปัญญาและความเข้าใจในการ
ดำเนินชีวิตได้ดียิ่งขึ้น 2. การสร้างความสัมพันธ์ที่ดีในสังคม ศีลเป็นการปฏิบัติที่ช่วยส่งเสริมการอยู่
ร่วมกันในสังคมอย่างสันติ การไม่เบียดเบียนผู้อ่ืน ไม่พูดเท็จ และไม่ละเมิดสิทธิของผู้อ่ืน ส่งผลให้
เรามีความสัมพันธ์ที่ดีในครอบครัวและสังคม 3. การป้องกันปัญหาและความขัดแย้ง การรักษาศีล
ช่วยป้องกันไม่ให้เกิดปัญหาหรือความขัดแย้งในชีวิต เช่น การรักษาศีลข้อที่ 4 ไม่พูดเท็จ ช่วย
ป้องกันความเข้าใจผิดและการทะเลาะวิวาท 4. การเสริมสร้างความเชื่อมั่นในตนเอง เมื่อเรารักษา
ศีลอย่างสม่ำเสมอ จะเกิดความเชื่อมั่นในตนเอง รู้สึกภาคภูมิใจในความถูกต้องและความดีของ
ตนเอง ซึ่งจะนำไปสู่การมีจิตใจที่เข้มแข็งและความมั่นคงในชีวิต 5. การพัฒนาคุณภาพชีวิตที่ยั่งยืน 



 

2156   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol. 6 No. 3 (September-December 2024) 

 

ศีลภาวนาไม่เพียงแค่ช่วยให้เรามีชีวิตที่สงบสุขในปัจจุบัน แต่ยังเป็นการสร้างพื้นฐานให้เราสามารถ
เจริญในสมาธิและปัญญา ซึ่งเป็นปัจจัยสำคัญในการพัฒนาคุณภาพชีวิตอย่างยั่งยืน  โดยสรุป ศีล
ภาวนาเป็นการปฏิบัติที่ช่วยให้เราดำเนินชีวิตอย่างมีสติและมีคุณธรรม ซึ่งส่งผลให้เรามีชีวิตที่ดีขึ้น
ทั้งทางด้านจิตใจและสังคม อีกทั้งยังเป็นพื้นฐานที่สำคัญในการพัฒนาคุณภาพชีวิตในทุกๆ ด้าน  
(พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2545).  

การพัฒนาศีลนั้น เพื่อให้บุคคลสามารถดำรงตนให้อยู่ร่วมกับสังคม หรือ อยู่ร่วมกับคน
อ่ืนได้อย่างปกติสุข ศีลเป็นสิกขาบททั่วไป และศีลที่เป็นองค์มรรค คืออธิศีล สิกขา ดังจะได้กล่าวถึง
คำแปลความหมายและประเภทของศีลไปตามลำดับดังต่อไปนี้ คำ แปลของศีลมีคำแปลหลายอย่าง 
ได้แก่ศีล แปลว่า เศียรหมายความว่า ศีรษะ ถ้าคนมีศีรษะ ขาดก็ตาย ถ้าศีรษะบาดเจ็บก็ไม่สบาย 
ฉันใด ถ้าคนศีลขาดก็ตายจากความดีต่าง ๆ ศีลแปลว่า ปกติ หมายความว่า รักษากายวาจาให้
เรียบร้อยดีเป็นปกติ ศีลแปลว่าเย็น หมายความว่าเย็น กาย เย็นใจไม่มีภัย ไม่มีเวร ไม่มีศัตรูไม่มี
ความเดือดร้อน มีแต่ความสงบสุข ศีล แปลว่า เกษม หมายความว่าปลอดภัยไม่มีอันตรายมีแต่
ความสุขกาย สบายใจอยู่เสมอ ศีล แปลว่า ตั้งกายกรรม วจีกรรมไว้ด้วยดีหมายความว่า รักษากาย
ให้ตั้งอยู่ ในสุจริต 3 รักษาวาจาให้ตั้งอยู่ในวจีสุจริต 4 ไว้เป็นปกติ ศีลแปลว่า เข้าไปรับรองกุศล
กรรมไว้หมายความ ว่าเมื่อ บุคคลมีศีลดีแล้วคุณธรรมอ่ืน ๆ ที่ดีงาม เช่น ขันติ เมตตา สัจจะ 
สันโดษ วิริยะ ปัญญา เป็นต้น ก็เกิดขึ้น มาตามลำดับ ผลปรากฏของศีล คือ มีความสะอาด กาย
วาจาใจ ส่วนเหตุเกิด ของศีล คือ ละอายชั่ว และ กลัวบาป (พระธรรมธีรราชมหามุนี โชดก ญาณ
สิทฺธิ์, 2546) 

3) จิตตภาวนากับการพัฒนาคุณภาพชีวิต 
จิตตภาวนา หรือการพัฒนาจิตใจผ่านการฝึกสมาธิและการเจริญสติ เป็นองค์ประกอบ

สำคัญในกระบวนการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวทางพุทธศาสนา การฝึกจิตตภาวนาช่วยสร้าง
ความสงบ ความสมดุลทางอารมณ์ และการตระหนักรู้ในตนเอง ซึ่งส่งผลโดยตรงต่อคุณภาพชีวิตใน
หลายๆ ด้าน 1. การสร้างจิตใจที่มั่นคงและสงบสุข จิตตภาวนาช่วยลดความฟุ้งซ่านและ
ความเครียด ด้วยการฝึกสมาธิและสติ จิตจะสงบและสามารถรับมือกับปัญหาหรืออุปสรรคในชีวิต
ได้อย่างมีสติและปัญญา 2. การเพิ่มพูนปัญญาและการตระหนักรู้ การเจริญสติทำให้เรามีความตื่นรู้
ในขณะปัจจุบัน เข้าใจและเห็นความจริงของสิ่งต่างๆ อย่างที่เป็น ส่งเสริมการตัดสินใจที่ถูกต้องและ
เหมาะสม ซึ่งเป็นปัจจัยสำคัญในการดำเนินชีวิตอย่างมีคุณภาพ 3. การควบคุมอารมณ์และการ
เสริมสร้างความสัมพันธ์ที่ดี เมื่อจิตใจสงบและมั่นคง การควบคุมอารมณ์ก็จะดีขึ้น ลดความโกรธ 
ความหงุดหงิด และความอิจฉาริษยา ส่งผลให้มีความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อื่น และสร้างความสามัคคีใน
ครอบครัวและสังคม 4. การสร้างความสุขที่ยั่งยืน ความสุขที่เกิดจากจิตตภาวนาไม่ขึ้นอยู่กับสิ่ง



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่6 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2567) |     2157 

 

 

ภายนอก แต่เป็นความสุขที่มาจากภายใน ซึ่งยั่งยืนและไม่เสื่อมสลายตามสภาพแวดล้อมที่
เปลี่ยนแปลงไป 5. การพัฒนาคุณภาพชีวิตในทุกด้าน จิตตภาวนาเป็นการพัฒนาจิตใจให้เข้าถึง
ความสงบและปัญญา ซึ่งเป็นรากฐานของคุณภาพชีวิตที่ดี การมีจิตใจที่มั่นคงและมีสติในทุกขณะ 
ช่วยให้เราดำเนินชีวิตด้วยความสุขและความพอใจอย่างแท้จริง (พุทธทาสภิกขุ, 2540). โดยสรุป 
จิตตภาวนาเป็นการฝึกฝนจิตใจที่มีประสิทธิภาพสูงสุดในการพัฒนาคุณภาพชีวิต เพราะไม่เพียงช่วย
ให้เรามีจิตใจที่สงบและเข้มแข็ง แต่ยังเสริมสร้างปัญญาและความรู้สึกตัวในการดำเนินชีวิตที่มี
ความหมายและยั่งยืน 

การพัฒนาจิต หมายถึง การพัฒนาอธิจิตตะสิกขาในไตรสิกขานั้นเอง ซึ่งหมายถึง การ
ฝึกปรือในด้านคุณภาพและสมรรถภาพของจิต หมายรวมเอาองค์มรรค ข้อสัมมาวายามะ สัมมาสติ
และสัมมาสมาธิเข้ามาว่าเป็นสาระ ก็คือ การฝึกให้มีจิตใจเข้มแข็งมั่นคง แน่วแน่ ควบคุมตนได้ดี มี
สมาธิ มีกำลังใจสูงให้เป็นจิต ที่สงบผ่องใสเป็นสุขบริสุทธิ์ปราศจาก สิ่งรบกวนหรือทำให้เศร้าหมอง
อยู่ในสภาพเหมาะแก่การใช้งาน มากที่สุดโดยเฉพาะการใช้ปัญญาอย่างลกึซึ้งและตรงตามความเป็น
จริง (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2543) กล่าวโดย ย่ออธิจิตตะสิกขาก็คือหลักของสมาธิ ความ
แน่วแน่แห่งจิตใจโดยใช้หลักสมถะและวิปัสสนา เป็นสำคัญในการพัฒนาจิตเพื่อให้มีคุณภาพที่ดี จน
สามารถละอวิชชาได้ตามลำดับดังพระพุทธพจน์ที่ตรัสไว้ว่า “สมถะที่ภิกษุเจริญแล้วย่อมให้จิตเจริญ
จิตที่เจริญแล้ว ย่อมละราคะได้วิปัสสนาที่ภิกษุเจริญแล้วย่อมให้ปัญญาเจริญ ปัญญาที่เจริญแล้วย่อ
มละอวิชชาได้” (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย 20/32/76) 

จิตที่ ได้รับการพัฒนาดีแล้วย่อปรากฏชัดในหลักธรรม 2 ประการคือสติและ 
สัมปชัญญะ หมายถึง สติความระลึกได้มีความไม่เลื่อนลอยเป็นลักษณะ การไม่หลงลืมเป็น รส 
คุ้มครองใจและอารมณ์ไว้ได้มีสัญญาอันมั่นคง สัมปชัญญะ ความรู้ชัด เป็นชื่อของปัญญา ความรู้สิ่ง
ที่นึกได้ ตระหนัก เข้าใจชัดตามความเป็นจริง จิตที่รู้แจ้งชัดว่าอะไรคือ กุศล อะไร คืออกุศล อะไร
เป็นมรรคหรือผล ซึ่งเป็นคุณลักษณะของจิตที่ได้รับการฝึกพัฒนาตามหลัก ภาวนาในความหมาย
ของพระพุทธศาสนา 

4) ปัญญาภาวนากับการพัฒนาคุณภาพชีวิต 
ปัญญาภาวนา หรือการพัฒนาปัญญาผ่านการเจริญวิปัสสนาและการพิจารณาความ

จริงของธรรมชาติ เป็นกระบวนการสำคัญในทางพุทธศาสนาที่นำไปสู่การรู้แจ้งและการเข้าใจสภาพ
ความเป็นจริงของชีวิต การฝึกปัญญาภาวนามีบทบาทสำคัญในการพัฒนาคุณภาพชีวิตในหลายๆ 
ด้าน 1. การเห็นสัจธรรม ปัญญาภาวนาช่วยให้เราเห็นสัจธรรมของชีวิต เห็นถึงความไม่เที่ยงของ
สรรพสิ่ง (อนิจจัง) ความทุกข์ (ทุกขัง) และความไม่มีตัวตนที่แท้จริง (อนัตตา) การเข้าใจความจริง
เหล่านี้ทำให้เราสามารถปล่อยวางและไม่ยึดติดกับสิ่งต่าง ๆ ที่เป็นสาเหตุของความทุกข์ 2. การ



 

2158   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol. 6 No. 3 (September-December 2024) 

 

พัฒนาการตัดสินใจ เมื่อเรามีปัญญาในการพิจารณาสิ่งต่า ง ๆ อย่างถูกต้อง การตัดสินใจใน
ชีวิตประจำวันก็จะมีความรอบคอบและเหมาะสมมากขึ้น ส่งผลให้เราสามารถดำเนินชีวิตอย่างมี
ความสุขและสมดุล 3. การลดอัตตาและความยึดติด ปัญญาภาวนาช่วยให้เราลดความยึดติดใน
ตัวตนและทรัพย์สินทางวัตถุ การลดอัตตาทำให้เรามีความสงบในจิตใจ ไม่ถูกครอบงำด้วยความโลภ 
โกรธ หลง ซึ่งเป็นสาเหตุของความทุกข์ 4. การเพิ่มพูนความสุขที่แท้จริง การเห็นความจริงตามที่
เป็นและการเข้าใจธรรมชาติของสรรพสิ่ง ทำให้เราพบความสุขที่แท้จริง ซึ่งไม่ได้ขึ้นอยู่กับสิ่ง
ภายนอก แต่เป็นความสุขที่มาจากความรู้แจ้งและการปล่อยวาง 5. การพัฒนาคุณภาพชีวิตที่ยั่งยืน 
การมีปัญญาที่ถูกต้องทำให้เราสามารถดำเนินชีวิตด้วยความเข้าใจและเห็นคุณค่าที่แท้จริงของสิ่ง
ต่าง ๆ ซึ่งนำไปสู่การพัฒนาคุณภาพชีวิตที่ยั่งยืน ไม่ว่าการเปลี่ยนแปลงหรืออุปสรรคใด ๆ จะเกิดขึ้น 
(พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2547). สรุปได้ว่า ปัญญาภาวนาเป็นกุญแจสำคัญในการพัฒนา
คุณภาพชีวิตอย่างลึกซึ้งและยั่งยืน เพราะทำให้เรามีความเข้าใจในความจริงของชีวิตและสามารถ
ดำเนินชีวิตได้อย่างสงบสุขและเป็นสุขจากภายใน 

ปัญญา หมายถึง ความรู้ทั่ว ปรีชาหยั่งรู้เหตุผล ความรู้เข้าใจชัดเจน ความรู้เข้าใจ หยั่ง
แยกได้ในเหตุผล ดีชั่วคุณโทษ ประโยชน์มิใช้ประโยชน์เป็นต้น และรู้ที่จะจัดแจง จัดสรร จัดการ
ความรอบรู้ในกองสังขาร มองเห็นตามเป็นจริง” (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) , 2543) ปัญญา ถือ
เป็นแกนหลักของการพัฒนาคุณภาพชีวิตดังกล่าว ทั้งในแง ซึ่งทำหน้าที่นำทาง หรือสร้างความ
เข้าใจที่ถูกต้องเก่ียวกับ “วิถี” และ “เป้าหมาย” ของชีวิต ทำหน้าที่แก้ไขหรือ คลี่คลายปัญหาหรือ
อุปสรรคต่าง ๆ ระหว่างการเดินทางของชีวิตในวิถีจริยธรรม และทำหน้าที่ ประจักษ์  แจ้งสัจจะ 
หรือ บรรลุเป้าหมายสูงสุดของชีวิต (ปัญญาวิมุติ) ดังนั้น การพัฒนาคุณธรรมจริยธรรม ไม่ว่าจะเป็น
คุณธรรมจริยธรรมของปัจเจกบุคคล หรือ คุณธรรมจริยธรรม ทางสังคม ถ้ากระบวนการพัฒนานั้น 
ๆ ไม่สามารถทำให้เกิด "ปัญญา" ก็เป็นไปไม่ได้ที่จะทำให้เกิดคุณธรรมจริยธรรมที่ยั่งยืนขึ้นในตัว
บุคคลหรือในวิถีชีวิตทางสังคมตามทรรศนะของพุทธศาสนานัน้ สิ่งที่เรียกว่า "ปัญญา" ประกอบด้วย
ลักษณะพื้นฐาน 2 ประการคือ 

1. สัมมาทิฐิ หมายถึง มีความเห็นถูกต้องตามความเป็นจริง ซึ่งจำแนกได้เป็น 2 ด้าน
หลักๆ คือ (1) มีความเห็นถูกต้องตามความเป็นจริงทางศีลธรรม เช่น เห็นว่าความดี ความชั่วมีอยู่
จริง ทำดีก่อให้เกิดผลดี ทำชั่วก่อให้เกิดผลชั่ว บุญคุณของพ่อ แม่มีจริง เป็นต้น  (2) มีความเห็น
ถูกต้องตามความเป็นจริงของกฎธรรมชาติ เช่น เห็นความ จริงของความเป็นเหตุเป็นผลในเร่ืองการ
เกิดทุกข์และความดับทุกข์ในชีวิตตามหลักอริยสัจ เห็นความจริงของชีวิต สิ่ง เรื่องราว เหตุการณ์
ปรากฏการณ์ ต่าง ๆ ซึ่งเกิดจากความเชื่อมโยง ของความเป็นเหตุปัจจัยตามกฎปฏิจจสมุปบาท 
เห็นความเปลี่ยนแปลง เป็นทุกข์ไม่มีตัวตน ของชีวิตและสรรพสิ่งตามกฎไตรลักษณ์เป็นต้น 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่6 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2567) |     2159 

 

 

2. สัมมาสังกัปปะ หมายถึง ความคิดถูกต้อง เมื่อเห็นความจริงตามข้อ 1 แล้วก็ จะเกิด
ความคิดถูกต้อง เช่น คิดไม่พยาบาทเบียดเบียน คิดหาทางที่จะพ้นไปจากการครอบงำ ที่ส่งผลต่อ
กระบวนการของความคิดต่างๆ ที่ปรารถนาให้บุคคลอ่ืนมีความสุข ตลอดจนอยู่ร่วมกันได้อย่างสงบ
สุข 

แนวความคิดเกี่ยวกับคุณภาพชีวิต 
“คุณภาพชีวิต” นำมาใช้แพร่หลายมากขึ้น เมื่อพิจารณาจากเอกสารตำราต่าง ๆ 

พบว่ามีการกล่าวถึง “การมีชีวิตที่ดี” และ “การกินดีอยู่ดี” ซึ่ง อาจอนุโลมได้ว่า หมายถึง การมี
คุณภาพชีวิตที่ดีนั้นเอง การมีคุณภาพชีวิตที่ดีนั้นมีการกล่าวถึง ตั้งแต่สมัยเริ่มแรกของ การเกิดมี
มนุษย์ชาติในโลก เพราะเมื่อมนุษย์เกิดมาธรรมชาติก็สอนมนุษย์ให้ต่อสู่ดิ้นรนกับ สภาพแวดล้อม 
เพื่อการอยู่รอดของตัวมนุษย์นั้นเองและพยายามแสวงหาความสุขในชีวิต ซึ่งน่าจะเป็นจุดเกิดของ
การมีชีวิตที่ดีของมนุษย์แต่ก็ยังไม่ปรากฏหลักฐานแน่ชัดเมื่อใดจน สมยศ นาวีการ (2547) ได้สรุป
แนวคิดทฤษฎีลาดับความต้องการของ Maslow ว่าความ ต้องการของบุคคลสามารถเรียงลำดับ
ตามความสำคัญได้และความต้องการที่ได้รับการ ตอบสนอง 5 ขั้นตอนตามลำดับ ดังนี้ คือ 

1. ความต้องการทางด้านร่างกาย เป็นความต้องการขั้นต่ำสุดของ มนุษย์ได้แก่ความ
ต้องการปัจจัยที่เป็นพื้นฐานในการดำเนินชีวิตเช่นความต้องการรับประทานอาหาร ความต้องการที่
จะพักผ่อนความต้องการอากาศที่จะหายใจความต้องการที่จะทำงานใน สภาพแวดล้อมที่ดี เป็นต้น 

2. ความต้องการด้านความมั่นคงปลอดภัย เมื่อความต้องการทางด้านร่างกาย ได้รับ
การตอบสนองแล้วมนุษย์ก็จะแสวงหาความต้องการ ด้านความต้องการด้านความปลอดภัยและ
มั่นคงมากข้ึนจนทำให้ความต้องการด้านนี้มีความสำคัญเหนือด้านอ่ืน ๆ 

3. ความต้องการด้านความเป็นสมาชิกของสังคม เมื่อความต้องการความปลอดภัย
มั่นคงแล้ว มนุษย์มีพื้นที่ถือว่าเป็นสัตว์สังคมโดยปกติย่อมต้องอยู่รวมกันเป็นกลุ่มก็ เกิดความ
ต้องการมีส่วนร่วมในกลุ่มที่ตนเป็นสมาชิกอยู่และอาจขยายเป็นความต้องการมี ส่วนร่วมไปยังกลุ่ม
อ่ืนอีกด้วย 

4. ความต้องการเกียรติยศและการยอมรับนับถือ เม่ือบุคคลได้มีส่วนร่วมในกลุ่ม ความ
ต้องการด้านสังคมก็จะลดความสำคัญลงความต้องการเกียรติยศ ชื่อเสียง และการยอมรับนับถือจะ
เลื่อนความสำคัญขึ้นไปแทนที่ การยอมรับนับถือยอมรับจากกลุ่มจะช่วยให้บุคคลรู้สึกมั่นใจรู้สึกมี
เกียรติหรือบางทีอาจรู้สึกว่ามีอำนาจ 

5. ความต้องการบรรลุถึงความปรารถนาในชีวิตของตนเองหรือในสิ่งที่ตัวเอง ต้องการ 
เป็นความต้องการขั้นสุดท่ายหลังจากได้รับความต้องการในระดับอ่ืน  ๆ มาแล้วซึ่ง เป็นความ



 

2160   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol. 6 No. 3 (September-December 2024) 

 

ต้องการให้บรรลุ ถึงความปรารถนาในชีวิตของตนเองซึ่งเป็นความต้องการที่ สอดคล้องกับความ
ใฝ่ฝันในชีวิตการเป็น มนุษย์ของเขาที่เขาจะทุ่มแรงกายแรงใจเพื่อให้บรรลุ ความปรารถนานั้นความ
ต้องการแสดงออกถึง ความสามารถของแต่ละบุคคลย่อมไม่เหมือนกันเพราะทุกคนมีความแตกต่าง
กัน 

ดังนั้น คุณภาพชีวิตนั้นเกี่ยวข้องกับองค์ประกอบทั้งภายในและภายนอกของ มนุษย์
ได้แก่ด้านจิตใจ สติปัญญา ความรู้ความสามารถ อารมณ์และความรู้สึกด้านร่างกาย คือ ความมี
สุขภาพกายที่ดีสภาพความเป็นอยู่และสภาพการ ดำรงชีวิตที่ดีในสังคม ดังนั้น คุณภาพชีวิตที่ดีจึง
เป็นชีวิตที่มีความสุขกาย สุขใจและสามารถดำรงชีวิต ด้วยการปรับตัวให้เข้ากับสภาพแวดล้อม และ
บริบทของสังคมได้ตามสภาวะ กาลเวลา 

บทสรุป 
การประยุกต์ใช้หลักภาวนา 4 เพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิต  การฝึกสติในกิจกรรม

ประจำวัน ใช้กายภาวนาและเวทนาภาวนาในการทำงานและการทำกิจกรรมอ่ืน ๆ เพื่อเพิ่มสติและ
ลดความเครียด การพัฒนาความสงบทางจิตใจ ใช้จิตตภาวนาในการฝึกสมาธิและการมีสติในทุก
ขณะ เพื่อสร้างความสงบและเพิ่มความเข้าใจในตนเอง การทำความเข้าใจธรรมชาติของความทุกข์
และความสุข ใช้ปัญญาภาวนาในการศึกษาหลักธรรมและพิจารณาความจริง เพื่อให้สามารถจัดการ
กับความทุกข์และสร้างความสุขที่ยั่งยืน การประยุกต์หลักภาวนา 4 ในการพัฒนาคุณภาพชีวิตช่วย
ให้เรามีชีวิตที่มีสติและความสงบสุข เพิ่มความรู้สึกถึงความหมายและความพอใจในชีวิต ทั้งนี้ยัง
ช่วยให้เราสามารถจัดการกับความท้าทายในชีวิตได้อย่างมีปัญญาและสติ  การพัฒนาคุณภาพชีวิต
นั้น เกี่ยวข้องกับองค์ประกอบการภาวนาทั้งภายในและภายนอก ได้แก่ ด้านจิตใจ สติปัญญา 
ความรู้ความสามารถ อารมณ์และความรู้สึกด้าน ร่างกายคือ ความมีสุขภาพกายที่ดีสภาพความ
เป็นอยู่และสภาพการดำรงชีวิตที่ดีในสังคม ดังนั้น คุณภาพชีวิตที่ดีจึงเป็นชีวิตที่มีความสุขกาย สุข
ใจและสามารถดำรงชีวิตด้วยการ ปรับตัวให้เข้ากับสภาพแวดล้อม และบริบทของสังคมได้ตาม
สภาวะ กาลเวลาจะเห็นได้ว่า การพัฒนาชีวิต ประกอบด้วย คือ การพัฒนากายภาวนา หมายถึง 
การทำกายให้เจริญเติบโต แข็งแรง หรือ การมีสุขภาพกายที่ดี การพัฒนาศีลภาวนา หมายถึง การ
ประพฤติปฏิบัติในสิ่ง ที่เป็นมงคลกับตัวเอง เรียกว่า ศีลเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจในด้านการมีชีวิต
อยู่ร่วมกับผู้อ่ืน และสังคม โดยมีระเบียบระบบในการการดำเนินชีวิต โดยที่ไม่ให้มีการเบียดเบียน
กันในทาง ชีวิตร่างกาย ทรัพย์สิน คู่ครอง วาจา ตลอดจนไม่เบียดเบียนสติสัมปชัญญะของตนเอง มี
การ ช่วยเหลือเก้ือกูลกัน การฝึกฝนควบคุมตนในทางกายวาจา เพื่อเป็นพื้นฐานของการฝึกจิตใจ 
การพัฒนาจิตตภาวนา หมายถึง การทำจิตให้เจริญงอกงาม โดยมีความเมตาตากรุณา มีศรัทธา มี
ความกตัญญูกตเวที ฝึกจิตใจของตนเองให้มีความเข้มแข็ง มีสมาธิ มีสติ มีวิริยะ มีความเพียร



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่6 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2567) |     2161 

 

 

พยายาม มีความกล้าที่จะสู่กับปัญหาที่จะเกิดขึ้นได้การพัฒนาปัญญาภาวนา หมายถึง ความรู้ทั่ว 
ปรีชาหยั่งรู้เหตุผล ความรู้เข้าใจชัดเจน ความรู้เข้าใจหยั่งแยกได้ใน เหตุผล ดีชั่วคุณโทษ ประโยชน์
มิใช้ประโยชน์เป็นต้น และรู้ที่จะจัดแจง จัดสรร จัดการความ รอบรู้ในกองสังขาร มองเห็นตามเป็น
จริง 

พระพุทธศาสนาให้มนุษย์เป็นศูนย์กลางใน การพัฒนากล่าวคือ มนุษย์ต้องเป็น ผู้กระทำ
ด้วยการฝึกฝนอบรมให้เกิดคุณสมบัติภายในตน ซึ่งได้แก่ คุณสมบัติทางกายทางศีล ทางจิต และ
ทางปัญญาที่ส่งผลไปสู่ภายนอกตนซึ่งแสดงออกผ่านพฤติกรรม ทางกายและ วาจาและเมื่อมีปฏิบัติ
ในทุกด้านครบถ้วนแล้วในทางศาสนาก็จะให้ความสำคัญต่อเรื่องจิต เพราะจิตเป็นผู้บงการให้บุคคล
มีพฤติกรรมต่าง ๆ ได้ในการพัฒนาจิตของบุคคลตามแนวพุทธ นี้เป็นการ ฝึกให้บุคคลมีจิตใจสงบ
ถือว่าเป็นการทำให้บุคคลได้พัฒนาคุณธรรมและจริยธรรม ตามที่สังคมต้องการ ผู้ที่ได้รับการอบรม
ทางจิตให้ถูกวิธีจะสามารถพัฒนาจิตได้คำกล่าวที่ว่า “จิตเป็นนาย กายเป็นบ่าว” จึงเป็นความจริง
เพราะเมื่อบุคคลมีจิตใจสงบและคิดแต่ในสิ่งที่ดี แล้วก็จะมีผลทำให้ร่างกายพฤติกรรม หรือ การ
ประพฤติปฏิบัติเป็นไปแต่ในสิ่งที่ดีงามของบุคคล  

 

เอกสารอ้างอิง 
 

พระธรรมธีรราชมหามุนีโชดก ญาณสิทฺธิ์. (2546). วิปัสสนาญาณโสภณ. พิมพ์ครั้งที่ 3.  
กรุงเทพฯ: ศรีอนันต์การพิมพ์. 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2538). การพัฒนาจริยธรรม. กรุงเทพมหานคร: สหธรรมมิก. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2540). ความสำคัญของพระพุทธศาสนาในฐานะศาสนา 

ประจำชาติ. พิมพ์ครั้งที่ 9. กรุงเทพฯ: มูลนิธิพทุธธรรม. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2543). ความสุขที่แท้จริง. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร:  

ธรรมสภา. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2543). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้ง 

ที่ 9. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2545). ศีล สมาธิ ปัญญา: หลักการและการปฏิบตัิใน 

พระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ:  โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2547). ปัญญาและการปฏบิัติธรรม: การเจริญวิปัสสนาเพื่อ 

การรู้แจ้ง. กรุงเทพฯ:  โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
 



 

2162   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol. 6 No. 3 (September-December 2024) 

 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2548). สติปัฏฐานกับการปฏิบตัิธรรม. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโฺต). (2552). พุทธธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 11. กรุงเทพฯ: 
โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระราชวรมุนี ประยุทธ ปยุตโฺต. (2529). การศึกษาของคณะสงฆ์ปัญหาที่รอทางออก. 
กรุงเทพฯ:  มูลนิธิโกมล คีมทอง. 

พัชรินทร์ แจ้งอิ่ม. (2556). การพัฒนาคุณภาพชีวิตการทำงานของข้าราชการครู้ในเขต ตาม  
หลักสูตรปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิตตามหลักภาวนา ในเขตอำเภอท่าตะโก  
จังหวัดนครสวรรค์. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พิพัฒน จนัทรา. (2542). คุณภาพชีวิตการทำงานของข้าราชการครูในสังกัดสำนักงานการ  
ประถมศึกษา จังหวัดสระแก่ว. บัณฑิตวิทยาลยั: มหาวิทยาลัยบูรพา. 

พุทธทาสภิกข.ุ (2540). การฝึกสมาธิและจิตตภาวนาในชีวิตประจำวนั. กรุงเทพฯ:ธรรมสภา. 
พุทธทาสภิกข.ุ (2542). บางแง่มุมของกามในทัศนะพุทธทาสภกิขุ. กรุงเทพฯ:สำนักพิมพ์สุขภาพใจ. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2500). พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 

วิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 

วิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมยศ นาวีการ. (2547). การบริหาร: การพัฒนาองค์การและการจูงใจ. กรุงเทพฯ: 

บริษัทโรงพิมพ์กรุงธน พัฒนาจำกัด. 
สรณัฐ ประเสริฐสนุทร. (2562). "การพัฒนาคุณภาพชีวิตตามหลักพุทธศาสนา: กรณีศึกษาวัด 

ป่าในภาคตะวนัออกเฉียงเหนือ." วารสารพุทธศาสนา. ปทีี่ 8 ฉบับที่ 2 : 123-139. 
Fradier,G (1976). Quality-of-work life UNESCO Lausanne. Lausanne: Prefected  

by ImprimeriesReunites de Lausanne. 
UNESCO.,I. (1978). Ndicator of environmental quality of life. Research and  

Papers in Social Science, 38 (12), 99. 
World Health Organization. (2006). Constitution of the World Health.  

Organization: Basic Documents (45th ed.). World Health Organization. 
 


