
 พุทธธรรมในการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ 
BUDDHIST PRINCIPLES IN HUMAN RESOURCE DEVELOPMENT 

 
1พระครูปิยธรรมวัตร (พงษ์ชัย แสงเวช), 2บุญส่ง สินธุ์นอก และ 3อริย์ธัช เลิศรวมโชค 

1Phrakhrupiyathammawat (Phongchai Sangvesh), 2Boonsong Sinthunok  
and 3Arithat Loesruamchok 

 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย  
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

 
16702105005@mcu.ac.th 

 
Received: October 18, 2024;  Revised: November 23, 2024; Accepted: December 25, 2024 

 

บทคัดย่อ 

 

บทความนี้เพื่อต้องการนำเสนอแนวคิดเกี่ยวกับ “พุทธธรรมในการพัฒนาทรัพยากร
มนุษย์” การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์เป็นสิ่งสำคัญในการเพิ่มประสิทธิภาพและศักยภาพขององค์กร 
ในการนี้  พุทธธรรมสามารถนำมาใช้เป็นแนวทางในการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ได้อย่างมี
ประสิทธิผล หลักธรรมสำคัญ ประกอบด้วย ศีล สมาธิ ปัญญา ที่สามารถนำมาใช้เพื่อเสริมสร้างการ
ทำงานที่มีความสมดุล ทั้งทางร่างกาย จิตใจ และมีจริยธรรม ส่งเสริมการสร้างความรู้สึกเป็นส่วน
หนึ่งขององค์กร รวมถึงการพัฒนาความสามารถส่วนบุคคลผ่านการฝึกสมาธิ และการปฏิบัติธรรม 
ด้วยการนำพุทธธรรมมาประยุกต์ใช้ในการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ องค์กรสามารถสร้าง
สภาพแวดล้อมที่เอ้ือต่อการเจริญเติบโตทั้งในด้านบุคลิกภาพและศีลธรรมของบุคลากร ซึ่งจะส่งผล
ให้เกิดประสิทธิภาพในการทำงานที่สูงขึ้นและความพึงพอใจในการทำงานของพนักงาน 

 

คำสำคัญ : การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์; ทรัพยากรมนุษย์; หลักธรรมทางพุทธศาสนา 
 

 
1 นิสิต, หลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตหนองคาย 
2 ผู้ช่วยศาสตราจารย์, ดร., สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตหนองคาย 
3 ผู้ช่วยศาสตราจารย์, ดร., สาขาวิชารัฐประศาสนศาสตร์  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตหนองคาย 



 

2040  | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol. 6 No. 3 (September-December 2024) 

 

Abstract 

 

This article aims to present the concept of "Buddhist Principles in Human 
Resource Development." Human resource development is crucial for enhancing the 
efficiency and potential of an organization. In this regard, Buddhist principles can be 
effectively utilized as a guide for human resource development. Key principles such as 

Sīla (morality), Samādhi (concentration), and Paññā (wisdom) can be applied to foster a 
balanced approach to work, encompassing both physical and mental well-being as well 
as ethical conduct. These principles also promote a sense of belonging within the 
organization and enhance personal capabilities through meditation practice and Dharma 
application. By integrating Buddhist principles into human resource development, 
organizations can create an environment conducive to the growth of both the character 
and morality of their personnel, leading to increased work efficiency and employee 
satisfaction. 

 

Keywords : Human Resource Development; Human Resource; Buddhist Principles  
 

บทนำ 

 

สังคมในปัจจุบันนี้ มีการพัฒนาไปอย่างรวดเร็วและต่อเนื่องเป็นอย่างมากสืบเนื่องมาจาก
สภาพของธรรมชาติโดยทั่วไป มนุษย์พัฒนาตนเองมาโดยเป็นลำดับ ในตอนแรกก็อยู่กันเป็นกลุ่ม
เฉพาะตน ปกป้องแต่พวกตนเป็นหลักในขณะเดียวกันก็เป็นศัตรูกับกลุ่มอ่ืน ๆ แก่งแย่งชิงดี สู้รบกับ
กลุ่มอ่ืนๆ จนภายหลัง มีการเปลี่ยนแปลงและพัฒนาใช้ปัญญาในการวิวัฒนาการ ที่เปลี่ยนแปลงไป
สามารถรวมกลุ่มให้ใหญ่ขึ้น ไปเร่ือยๆ และสามารถอยู่ร่วมกันได้มนุษย์นั้นเป็นสังคม คือ การอยู่รวม
เป็นกลุ่มๆ ไม่ได้อยู่อย่างโดดเดี่ยว อยู่รวมกันเป็นกลุ่มๆ ที่มีลักษณะต่างๆ แตกต่างกันออกไป เป็น
ต้นว่า อยู่เป็นครอบครัว เผ่าพันธุ์ ชุมชน สังคมและประเทศชาติ เมื่อบุคคลมารวมกันเป็นกลุ่มนั้น
ย่อมมีผู้นำและผู้ตามของประชาชนหรือคน ในกลุ่มยังมีการควบคุมดูแล การจัดระเบียบ และการ
พัฒนา เพื่อให้เกิดความสงบสุข และมีการพัฒนา ขึ้นมาได้อย่างต่อเนื่อง เมื่อมีกลุ่มคนเหล่านี้ก็ย่อม
มีในสิ่งที่ดีที่เจริญต่อไป ในทางคำกริยา คำว่า พัฒนา หมายความว่า การทำให้เจริญ ทำให้เติบโต
งอกงามและมากขึ้น (กระทรวงศึกษาธิการ, 2542 : 238) โดยธรรมชาติแล้วมนุษย์ทุกคนอยากเป็น
คนที่สมบูรณ์ มีชีวิตที่มีความสุขในการดำเนินชีวิต ประสบความสำเร็จตามเป้าหมายที่ตัวเองได้ตั้งไว้
จึงจะต้องมีการพัฒนาตนเองให้มีการเรียนรู้ สร้างวิสัยทัศน์ใหม่ ๆ ที่ทันสมัยต่อยุค ในปัจจุบันนี้เมื่อ



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่6 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2567) |    2041 

 

 

มาปรับปรุงเปลี่ยนแปลงตนเองให้ตนเองได้ทันยุคทันสมัย มีความเจริญงอกงาม มีความรู้ มีทักษะ
และมีความสามารถ ในการพัฒนาประสิทธิภาพในการทำงาน ด้านการอยู่ร่วมในกันสังคม มีปัญญา
และคุณธรรมควบคู่ไปด้วย ดังคำที่ว่า เมื่อไม่ได้พัฒนาที่จิตใจ จะพัฒนาด้านใด ๆ ก็ไร้ผล การ
พัฒนาจึงต้องเร่ิมที่ใจคน เพื่อเกิดผลพัฒนาที่ถาวร 

 

จุดมุ่งหมายของการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ในพระพุทธศาสนา 
จุดมุ่งหมายของกระบวนการพัฒนามนุษย์ในแนวความคิดพื้นฐานทางพระพุทธศาสนา

นั้นพระพุทธศาสนามองว่า สิ่งทั้งหลายทั้งปวงเป็นธรรมชาตทิี่มีอยู่และเป็นไปตามธรรมชาติในระบบ
ความสัมพันธ์แห่งเหตุปัจจัยและมนุษย์ก็เป็นส่วนหนึ่งในระบบความสัมพันธ์แห่งเหตุปัจจัยของ
ธรรมชาตินั้น ในเมื่อมนุษย์อยู่ในระบบความสัมพันธ์แห่งเหตุปัจจัยของธรรมชาติชีวิตและการ
กระทำ ของมนุษย์ก็ย่อมเป็นไปตามระบบความสัมพันธ์แห่งเหตุปัจจัยนั้น เพราะฉะนั้นมนุษย์ทำ
อะไรลงไปก็มีผลในระบบเหตุปัจจัยนี้มนุษย์เป็นสัตวที่ฝึกได้และต้องฝึก ทางพระเรียกว่าเป็นธรรม
มะ คือ มนุษย์เป็นสัตว์ที่พัฒนาได้ ข้อนี้ถือว่าเป็นความคิดรากฐานที่สำคัญที่สุด การเกิดระบบ
จริยธรรมในพระพุทธศาสนาขึ้นมาก็เพราะถือว่ามนุษย์เป็นสัตว์ที่ฝึกได้และต้องฝึกหลักนี้เป็นแกน
สำคัญของจริยธรรมในพระพุทธศาสนาซึ่งทำให้จริยธรรมมีความหมายเท่ากับการศึกษา 
ความสามารถของมนุษย์ที่พัฒนาแล้วอย่างหนึ่ง คือการทำให้ความแตกต่างกลายเป็นความประสาน 
เสริมเติมเต็มกลมกลืนซึ่งกันและกัน ทำให้เกิดความสมบูรณ์และดุลยภาพ เคร่ืองวัดการพัฒนาของ
มนุษย์ทแท้จริงคือการที่มีความสามารถยิ่งขึ้น ๆ ในการทำให้ความเป็นอยู่ร่วมกันระหว่างมนุษย์ 
และสรรพสิ่งทั้งหลายเกื้อกูลเอ้ือประโยชน์แก่กันมากขึ้นเบียดเบียนกันน้อยลง และทำให้โลกอุดม
สมบูรณ์  งดงามเหมาะแก่การอยู่อาศัยมากยิ่ งขึ้น  (พระพรหมคุณาภรณ์ , 2561 : 151) 
พระพุทธศาสนาได้แบ่ง จุดหมายของชีวิตออกเป็น 2 ระดับ คือ จุดหมายระดับโลกียะ และระดับ
โลกุตระ การจะเข้าถึงแต่ละจุด หมายนั้นมีวิธีการที่แตกต่างกัน และคุณสมบัติของผู้สำเร็จในแต่ละ
เป้าหมายก็แตกต่างกันเช่นกัน ซึ่งมีรายละเอียด ดังนี้ 

จุดหมายระดับโลกียะ ในการจะเข้าถึงจุดหมายระดับโลกียะนั้น สามารถทำได้โดยการ
ดำเนิน ชีวิตให้บรรลุประโยชน์ที่เป็นจุดหมายของการมีชีวิตในปัจจุบันและในเบื้องหน้าซึ่งในทาง
พระพุทธศาสนาใช้หลักทิฏฐธัมมิกัตถะ หมายถึง จุดหมายขึ้นตามเห็นหรือประโยชน์ปัจจุบัน ที่
สำคัญประกอบด้วยสิ่งเหล่านี้คือ มีสุขภาพดี ร่างกายแข็งแรง ไร้โรค งามสง่า อายุยืนยาว มีเงิน มี
งาน มีทรัพย์จากอาชีพสุจริต พึ่งตน ได้ทำงเศรษฐกิจ มีสถานภาพดี ทรงยศ เกียรติ ไมตรี เป็นที่
ยอมรับในสังคม และมีครอบครัวผาสุก ทำวงศ์ตระกูลให้เป็นที่นับถือ นอกจากนั้นยังใช้
หลักสัมปรายิกัตถะ หมายถึง จุดหมายขึ้นเลยตามเห็นหรือประโยชน์เบื้องหน้า ที่เป็นคุณค่าของ



 

2042  | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol. 6 No. 3 (September-December 2024) 

 

ชีวิตซึ่งให้เกิดความสุขล้ำลึกภายในโดยเฉพาะ กล่าวคือ ความอบอุ่นซาบซึ้ง สุขใจ ด้วยศรัทธา มี
หลักใจ ความภูมิใจในชีวิตที่สะอาด ที่ได้ประพฤติแต่ความดีงามสุจริต ความแกล้วกล้า มั่นใจ ด้วยมี
ปัญญาที่จะแก้ปัญหานำพาชีวิตไป และความโปร่งโล่งมั่นใจ ว่าได้ทำกรรมดี มีหลักประกันวิถี สู่ภพ
ใหม่ (พระพรหมคุณาภรณ์, 2549 : 15) 

จุดหมายระดับโลกุตระ จุดหมายระดับโลกุตระนั้นจัดเป็นจุดหมายสูงสุด หรือประโยชน์
อย่างยิ่งในพระพุทธศาสนา คือ การมีปัญญารู้เท่าทันความจริง เข้าถึงธรรมชาติของโลกและชีวิตอัน
ทำให้จิตใจเป็น อิสระโดยไม่หวนไหวหรือถูกครอบงำด้วยความผันผวนปรวนแปรต่าง ๆ ไม่ผิดหวัง
โศกเศร้าบีบคั้นจิตเพราะความยึดติดถือมั่นในสิ่งใด ๆ ปลอดโปร่ง สงบ ผ่องใส สดชื่น เบิกบานใจ
ตลอดเวลา และเป็นอยู่และกระทำการด้วยปัญญาซึ่งมองที่เหตุปัจจัย จะเห็นได้ว่าพระพุทธศาสนา
ตั้งจุดหมายสูงสุดไว้ที่การบรรลุนพิพาน ซึ่งจัดว่าเป็นจุดหมายที่มนุษย์สามารถพัฒนาตนเองให้บรรลุ
ถึงได้ด้วยการพัฒนาซึ่งในพระพุทธศาสนาใช้คำว่า ภาวนา แปลว่า การทำให้มีทำให้เป็นและการ
บรรลุนิพพานมีความสัมพันธ์กับบุคคลและเงื่อนไขต่าง ๆ ในการบรรลุนิพพาน มีความสัมพันธ์กับ
บุคคลและเงื่อนไขต่าง ๆ ในการบรรลุนิพพาน ซึ่งจะนำเสนอเป็น 3 ประเด็น ดังนี้ 

ประเด็นแรก นิพพานเป็นภาวะที่ทุกคนอาจบรรลุได้ในชาตินี้คุณลักษณะอย่างหนึ่งของ
นิพพาน ที่ว่า สนฺทิฏฐิก หมายถึง เห็นชัดได้เองประจักษ์ได้ในชีวิตนี้ และ อกาลิก หมายถึง ไม่จำกัด
กาล ไม่ขึ้นต่อ เวลา เหล่านี้เป็นการแสดงถึงการบรรลุนิพพานเป็นสิ่งที่สามารถบรรลุได้ในชาตินี้ ดัง
มีพุทธพจน์ตรัสไว้ ดังนี้ บุรุษเป็นวิญญู ไม่โอ้อวด ไม่มีมารยา เป็นคนตรง จงมาเถิด เราจะสั่งสอน 
เราจะแสดงธรรม เมื่อเขา ปฏิบัติตามคำสั่งสอนก็จักประจักษ์แจ้งด้วยปัญญาอันยิ่งขึ้นเองซึ่ง
ประโยชน์ยอดเยี่ยมที่กุลบุตรทั้งหลาย ผู้ออกจากเรือนบวชเป็นอนาคาริกโดยชอบอันเป็นจุดหมาย
ของพราหมณ์ เข้าถึงอยู่ในปัจจุบันนี้ทีเดียว (มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย, 2539 : 237) 

ประเด็นที่สอง นิพพานเป็นจุดหมายที่ทุกคนเข้าถึงได้ ไม่จำกัดชาติ ชั้น หญิง ชาย เมื่อ
บุคคลใด มีฉันทะเพียรพยายามมีความพร้อมแล้ว ก็สามารถบรรลุได้ไม่มีข้อจำกัดว่าจะต้องเป็นคน
ชาติชั้นวรรณะ ใดมีฐานะอย่างไรยากจนมั่งมีเป็นหญิง หรือชาย เป็นคฤหัสถ์หรือบรรพชิต ดังมีพุทธ
พจน์ตรัสได้ ดังนี้ ทางนั้นชื่อว่าทางสายตรงทิศนั้นชื่อว่าทิศไม่มีภัยรถชื่อว่าไร้เสียงประกอบด้วยล้อ
คือธรรม มีหิริเป็นฝา มีสติเป็นเกราะกั้น ธรรมรถนั้นเราบอกให้มีสัมมาทิฏฐินำหน้าเป็นสารภี บุคคล
ใดมียานเช่นนี้จะเป็นสตรีหรือ บุรุษก็ตามเขาย่อมใช้ยานนั้นถึงในสำนักแห่งนิพพาน 

ประเด็นสุดท้าย คือ การบรรลุนิพพานแม้จะอาศัยความสำเร็จทางจิต (เจโตวิมุตติ) คือ 
ฌานสมาบัติเป็นพื้นฐานไม่มากก็น้อย และผู้บรรลุนิพพานก็มีความเกี่ยวข้องกับความสำเร็จทางจิต
นั้นอยู่เรื่อยๆ ในการดำเนินชีวิต แต่นิพพานก็เป็นภาวะต่างจากความสำเร็จทางจิตเหล่านั้น ซึ่งพระ
พรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตโต) ได้สรุปเกี่ยวกับผลพิเศษของการบรรลุนิพพานไว้ 5 ประการ 
กล่าวคือ 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่6 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2567) |    2043 

 

 

ประการที่หนึ่ง ทำให้เกิดความหลุดพ้นขั้นสุดท้ายโดยสิ้นเชิง เช่น ในทางจริยธรรมมี
ความไม่เห็นแก่ตัวที่แท้จริงกล่าวคือ เป็นอาการของการที่ได้ทำลายความยึดมั่นในตัวตนลงได้ด้วย
ปัญญาที่มองเห็น สภาวะของสิ่งทั้งหลายจึงทำให้ความไม่เห็นแก่ตัวนั้นสามารถทำได้โดยไม่ต้องฝืน
ไม่ต้องอาศัยกำลังจิต 

ประการที่สอง ในการที่จะประจักษ์แจ้งนิพพานนั้น ไม่ว่าผู้ปฏิบัติจะได้บรรลุความสำเร็จ
ทางจิตไว้แล้วสูงเพียงใดก็ตามเขาจะต้องหลุดพ้นจากความติดใจพอใจในผลสำเร็จทางจิตนั้น
กล่าวคือการข้ามพ้นซึ่งความผูกพันในผลสำเร็จเหล่านั้นไปได้ก่อนจึงจะบรรลุนิพพานได้ซึ่งถือเป็น
ส่วนเติมเต็มของความสำเร็จ ทางจิตโดยผลสำเร็จทางจิตเท่าใดก็ตามที่ตนเคยได้ไว้แล้ว ผู้บรรลุ
นิพพานสามารถใช้ประโยชน์ได้ทั้งหมดเช่น ใช้เป็นที่พักผ่อนหาความสุขยามว่างอย่างที่เรียกว่า 
ทิฏฐธรรมสุขวิหาร คือ เป็นการนำเอาฌานสมาบัติมารับใช้การดำเนินชีวิตประจำวัน เป็นต้น และ
ผลสำเร็จทางจิตที่เคยได้ไว้แล้วซึ่งตามปกติยังอาจเสื่อมถอย ได้กลายเป็นภาวะไม่เสื่อมถอย 
นอกจากนี้ยังเป็นการเพิ่มความสามารถและขยายวิสัยแห่งการเสวยผลสำเร็จทางจิตให้กว้างขวาง 
ลึกซึ้งยิ่งขึ้น 

ประการที่สาม การบรรลุนิพพานทำให้กิเลส และความทุกข์นั้นสูญเสียไปได้ด้วยปัญญา 
โดยการดับเฉพาะสิ่งที่ชั่วร้ายซึ่งได้แก่ อวิชชา ตัณหา อุปทาน ดับภพชาติ เป็นต้น และเมื่อดับสิ่ง
เหล่านั้นแล้วก็กลับมีคุณลักษณะที่ดีเด่นขึ้นมาแทน กล่าวคือ เป็นการดำเนินชีวิตด้วยปัญญาและ
การบำเพ็ญกิจด้วยกรุณาซึ่ง เป็นสิ่งที่ลำพังความสำเร็จทางจิตไม่อาจให้เกิดขึ้นได้ 

ประการที่สี่ การบรรลุนิพพานทำให้เกิดความเปลี่ยนแปลงขึ้นพื้นฐานในตัวมนุษย์เป็น
การเปลี่ยนจิตใจเปลี่ยนลักษณะความคิดเปลี่ยนบุคลิกภาพมีโลกทัศน์ และชีวทัศน์อย่างใหม่ มี
ระบบพฤติกรรมมั่นคงด้วยเหตุที่มีความเปลี่ยนแปลงในทางจิตใจที่สำคัญ 2 ด้าน คือ ความรู้ ความ
เข้าใจ ความคิดเห็น และความเชื่อถืออันเป็นเรื่องทางด้านอวิชชา และปัญญาอย่างหนึ่ง และ
ความรู้สึกเกี่ยวกับคุณค่าหรือการสนองความต้องการอันเป็นเรื่องทางด้านตัณหา และฉันทะอีก
อย่างหนึ่งซึ่งผู้บรรลุนิพพานจะสามารถมองเห็นโลก และชีวิตตามสภาวะของธรรมดาแห่งธรรมชาติ
มองเห็นสิ่งทั้งหลายพ้นจากการติดยึดในเวทนา จะเสพเสวยมองเห็นสิ่งที่จะต้องปฏิบัติต่อสิ่ง
ทั้งหลายไปตามความสอดคล้องกับสภาพที่เป็นจริงเป็นบคุลิกภาพ และระบบพฤติกรรม อย่างใหม่ที่
ลอดพ้นจากโลกธรรมหรือแม้จะอยู่ในโลกแต่ไม่ติดโลก 

ประการที่ห้า การสนองความต้องการของมนุษย์ต้องเป็นไปทั้งด้านทิฏฐธัมมิกัตถะ 
สัมปรายิกกัตถะ และปรมัตถะด้วย กล่าวคือ ความต้องการของมนุษย์มิใช่ต้องการเพียงในเร่ืองของ
วัตถุที่เป็นเรื่องของ ประโยชน์ปัจจุบันเท่านั้น แต่มนุษย์ยังต้องการในเร่ืองของจิตใจด้วยซึ่งถือเป็น
ประโยชน์เบื้องหน้า และความต้องการในประโยชน์ขั้นสูงสุดซึ่งในความสำเร็จทางจิต ยังจักอยู่ใน



 

2044  | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol. 6 No. 3 (September-December 2024) 

 

ระดับ สัมปรายิกัตถะ คือประโยชน์หรือจุดหมายที่ล้ำลึกเลยหน้าออกไปจากทิฏฐธัมมิกัตถะ เป็น
ระดับถัดออกไปหรือขึ้นรองยังจะต้องก้าวออกไปอีกสู่ขึ้นสุดท้าย คือ นิพพาน ซึ่งเป็นปรมัตถะ หรือ
จุดหมายสูงสุดอันเป็นความสุขสมบูรณ์ที่แท้จริง (พระพรหมคุณาภรณ์, 2549 : 44) ลักษณะสำคัญ
ที่เป็นพื้นฐานทางความประพฤติหรือการดำเนินชีวิตของผู้บรรลุ นิพพาน คือ กรุณา พระอรหันต์
เป็นผู้ดับกรรมหรือสิ้นกรรมการกระทำของท่านจึงไม่เป็นกรรมแต่เป็นกริยา มีปัญญาเป็นแรงจูงใจ 
และมีกรุณาเป็นคุณธรรมเกิดแทรกโดยเป็นผลสืบเนื่องจากปัญญา และความมีจิตใจ เป็นอิสระ 
ดังนั้นกิจหรืองานหลักของผู้บรรลุนิพพานจึงได้แก่ การแนะนำ สั่งสอนให้ความรู้ส่งเสริมสติปัญญา 
และคุณธรรมต่าง ๆ ตลอดจนการดำเนินชีวิต และทำตัวเป็นแบบอย่างในทางที่มีความสุขมี
คุณธรรม และ เป็นชีวิตที่ดีงามทั้งภาวะทางปัญญาภาวะทางจิต และภาวะทางความประพฤติ หรือ
การดำเนินชีวิตของผู้บรรลุนิพพานทั้งหมดรวมอยู่ที่หลัก 3 ประการ คือ วิชา วิมุตติ และกรุณา ซึ่ง
หมายถึง ความหลุดพ้น เป็นอิสระโดยอาศัยความรู้การมองเห็นสรรพสิ่งตามความเป็นจริงและส่งผล
ให้เป็นพลังแผ่ปรีชาญาณออกไปสู่ ผู้อ่ืนโดยการอุทิศตนและบำเพ็ญประโยชน์แก่ส่วนรวม (พระ
พรหมคุณาภรณ์, 2538 : 374) 

 

การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์เชิงพุทธ 
การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ในทางพระพุทธศาสนา พระพุทธศาสนาให้มนุษย์เป็น

ศูนย์กลาง ในการพัฒนา กล่าวคือ มนุษย์ต้องเป็นผู้กระทำด้วยการฝึกฝนอบรมให้เกิดคุณสมบัติ
ภายในตน ซึ่งได้แก่ คุณสมบัติทางกาย ทางศีล ทางจิต และทางปัญญาที่ส่งผลไปสู่ภายนอกตน เป็น
ความสัมพันธ์กับมนุษย์ และวัตถุซึ่งแสดงออกผ่านพฤติกรรมทางกายและวาจา ดังนั้นมนุษย์จึงเป็น
ผู้กระทำหรือผู้สร้างให้เกิดมี คุณสมบัติดังกล่าวนให้เกิดการพัฒนาในแง่ความเป็นมนุษย์และมนษุย์ก็
ยังเป็นผู้ทถ่ายถอดคุณสมบัติทตน ทำให้มีขึ้นไปสู่ภายนอกซึ่งเป็นการพัฒนาในแง่ของทรัพยากร
มนุษย์ ด้วยเหตุนี้เมื่อพระพุทธศาสนาเน้น ความสำคัญของมนุษย์ด้วยการพัฒนา ดังนั้นหลักธรรม
ทางพระพุทธศาสนาที่มีต่อมนุษย์ในแง่บทบาทที่ควรพิจารณาต่อไป หลักพุทธธรรมที่นำมา
ประยุกต์ใช้ในการพัฒนามนุษย์ ซึ่งมีความจำเป็นจะต้องฝึกฝนตนเองตามหลักพระพุทธศาสนา
เพื่อให้การดำรงอยู่ด้วยความไม่ประมาท ไม่เมาในชีวิต เมาในความมั่งมี เมาในสิ่งนั้นในสิ่งนี่ ซึ่งเป็น
สิ่งไม่ถาวรแต่ประการใดเลยนอกจากธรรมะที่เป็นยารักษาให้พ้นจากความทุกข์ แม้เราจะมีความ
เกิด ความแก่ ความเจ็บ ความตายเป็นกฎธรรมดาของโลก แต่ถ้ารู้จักพัฒนาตนให้ปฏิบัติต่อการ
ดำเนินชีวิตที่ดีแล้วย่อมดำเนินชีวิตอย่างมีคุณภาพไปในตัวเอง การพัฒนาตนของบุคคลตามแนว
พุทธต้องตั้งอยู่บนหลักภาวนา 3 คือ กายภาวนา จิตภาวนา และปัญญาภาวนา (มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539 : 172) 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่6 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2567) |    2045 

 

 

การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ตามหลักพระพุทธศาสนานั้นต้องพัฒนาตนให้เป็นคนดีก่อน
แล้ว สังคม ก็จะดีไปด้วยซึ่งตรงกับข้อความที่ว่า หลักแห่งความประพฤติหรือแนวทางของการ
ประพฤติดี ปฏิบัติชอบ ของการดำเนินชีวิตของมนุษย์  เพราะหลักศีลธรรมเป็นแนวทางประพฤติ
ปฏิบัติตนที่สร้างสรรค์ชีวิตคน ให้เป็นคนดี ทั้งเป็นพื้นฐานในการดำเนินชีวิตเพื่อให้บรรลุถึงจุดหมาย
ปลายทางสูงสุดของชีวิต (พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตโต), 2533 : 31) หลักพื้นฐานของ
มนุษย์มีจุดหมายที่เหมือนกันคือ การมีชีวิตที่ไม่มีโทษภัยอยู่ใน สังคมที่ปกติสุขจึงสร้างกฎระเบียบ
ขึ้นในสังคมมนุษย์ คือ ศีล 5 เป็นเสมือนระเบียบปฏิบัติของสังคม การละเมิดศีล 5 ย่อมก่อให้เกิด
ความไม่ดีงามสำหรับตนเองและสังคม ความไม่สิ่งบเรียบร้อยในสังคม ความประพฤติผิดใน
ระดับพื้นฐานเป็นเหตุของความทุกข์ความเดือดร้อนจึงเกิดความขัดแย้งเอารัดเอาเปรียบ จะทำอะไร
ก็แสดงออกไปตามความวู่วามตกอยู่ในอำนาจของกิเลสเหล่านัน้คือไม่มีความเข้มแข็งในการ ควบคุม
ตนเอง 

 

หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาที่นำมาใช้ในการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ 
เพื่อให้การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ให้มีความสุขและหลุดพ้นจากความทุกข์ดับกิเลสได้

สิ้นเชิง การประพฤติปฏิบัติจะต้องสอดคล้องกับจุดหมายปลายทางสูงสุดของชีวิต คือการบรรลุถึง
นิพพานอันเป็นความสุขอย่างยิ่งที่ชีวิตมนุษย์ทุก ๆ ชีวิตต้องการหลักธรรมที่นำมาใช้ในการพัฒนา
ชีวิต ได้แก่ หลักธรรม ที่นำมาประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวัน คือ ไตรสิกขา 3, ศีล 5, สัปปุริสธรรม 7, 
พรหมวิหารธรรม 4, และ สังคหวัตถุ 4 ซึ่งเป็นหลักธรรมที่มีจุดมุ่งหมายให้มนุษย์มีชีวิตที่ประเสริฐ 
และอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข และไม่เบียดเบียนกัน การพัฒนาตนของบุคคลตามแนวพุทธต้อง
ตั้งอยู่บนหลักภาวนา 3 คือ กายภาวนา จิตภาวนา และปัญญาภาวนา (มหาจุฬาลงกรณ์ราช
วิทยาลัย, 2539 : 172) ซึ่งบุคคลสามารถปฏิบัติตามหลักธรรมนี้เพื่อจะก่อให้เกิดประโยชน์ 3 
ประการ คือ 

1) ทำให้บุคคลเป็นคนดีของสังคม เป็นผู้มีระเบียบวินัย เคารพกฎหมาย แต่อยู่ในกรอบ
วัฒนธรรมประเพณีที่ดีงามของสังคม พระพุทธเจ้าสอนให้บุคคลงดเว้นกายทุจริต วจีทุจริต และ
ประพฤติแต่กายสุจริต วจีสุจริต อันเป็นไปตามหลักของศีลเรียกว่า กายภาวนา กายภาวนาเป็น
วิธีการพัฒนาบุคคลด้านพฤติกรรม ทำแสดงออกทางกาย และวาจาเรื่องที่เกี่ยวข้องกับสังคมให้
บุคคลแสดงออกเฉพาะพฤติกรรมในด้านดีเท่านั้น 

2) ทำให้บุคคลมีจิตใจและอารมณ์มั่นคง เป็นผู้มีความเอ้ือเฟื้อเผื่อแผ่แก่คนอ่ืนเป็นคน
ที่เห็นแก่ ประโยชน์ส่วนรวม พระพุทธเจ้าสอนให้บุคคลงดเว้นความโลภ ความพยาบาท แล้วให้



 

2046  | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol. 6 No. 3 (September-December 2024) 

 

ประพฤติแต่มโนสุจริต ไม่มีความโลภ ไม่มีความพยาบาท หรือมีจิตใจเสียสละ และยินดีให้อภัย ตาม
มโนสุจริต เป็นการพัฒนาจิตใจ ตามหลักของสมาธิที่เรียกว่า จิตภาวนา 

3) ทำให้บุคคลได้รู้และเข้าใจในสิ่งต่าง ๆ อย่างถูกต้องตามความเป็นจริง เป็น
สัมมาทิฏฐิ ละมโนทุจริต ปฏิบัติตามมโนสุจริตเป็นการพัฒนาบุคคลตามหลักของปัญญา เรียกว่า 
ปัญญาภาวนา การปฏิบัติข้อนี้ เป็นการพัฒนาบุคคลให้เข้าใจชีวิตอย่างแจ่มแจ้งจนถึงสัมมาญาณ
และบรรลุสัมมาวิมุติ ความหลุดพ้นจาก กิเลสได้อย่างสิ้นเชิง ซึ่งถือเป็นปัญญาภาวนา เช่นกัน 
(โกศล เพ็ชรวงศ์, 2533 : 33) 

 

การวางแผนทรัพยากรมนุษย์เชิงพุทธ 
หลักพุทธธรรมที่นำมาประยุกต์ใช้ในการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ ซึ่งจะต้องจำเป็นฝึกฝน

ตัวเองตามหลักธรรมทางพระศาสนาเพื่อให้ดำรงอยู่ด้วยความไม่ประมาท และธรรมะก็จะเป็นยาใจ
ที่รักษาตนให้พ้นจากความทุกข์ แม้เราจะมีการเกิด การแก่ การเจ็บ การตายนี้เป็นกฎของธรรมดา
ของโลก เมื่อรู้จักกฎธรรมดาของโลกแล้วถ้ารู้จักพัฒนาตัวเองให้ปฏิบัติต่อการดำเนินชีวิตที่ดีแล้ว 
ย่อมจะพัฒนาตัวเองได้อย่างมีคุณภาพ หลักธรรมที่นำมาวางแผนในการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ ใน
ที่นี้ วิเคราะห์หลักธรรมซึ่งเกี่ยวกับการวางแผนในการพัฒนาทรัพยากร มนุษย์ คือ 

สุจริต การประพฤติชอบ การประพฤติดีหรือความประพฤติดี ใช้คำว่า การ เป็นเร่ืองของ
กาย และ วาจา ส่วนที่ใช้คำว่า ความเป็นเรื่องของจิตใจ มโนสุจริต การประพฤติทเป็นเหตุให้บุคคล
เป็นคนดีอันเป็นที่พึงประสงค์เป็นที่ปรารถนาของอารยชน โดยเหตุที่คนเราจะมีคุณค่าหรือมีความดี
พอที่คนอ่ืนจะเห็นความสำคัญ และให้ความสำคัญแล้วยกย่องนับถือหรือไว้เนื้อเชื่อใจยอมคบหา
สมาคมด้วยก็เพราะมีดีอยู่ในตัว เช่น การประพฤติดี หรือความประพฤติดี ดีประเภทนี้เป็นความดี
ขั้นพื้นฐานในตัวคน เพราะคนที่มีความประพฤติดีเป็นพื้นฐานแล้วแม้ดีอย่างอ่ืนจะบกพร่องไปบ้างก็
ยังจะเอาตัวรอดเป็นที่ไว้เนื้อเชื่อใจของคนอ่ืนได้หรือยังพอที่จะแสวงหาความเจริญก้าวหน้าให้แก่
ตนเองได้ พระพุทธศาสนาได้วาง หลักสุจริตธรรมเป็นเครื่องกำหนดวัดบุคคลว่าเป็นผู้มีความ
ประพฤติดี จำแนกตามที่วางเป็น 3 ทาง หรือ สุจริต 3 อย่าง ดังนี้ 

1) กายสุจริต การประพฤติดีทางกาย การงดเว้นคือไม่ใช้กายทำความชั่วเลวทรามต่อ
ผู้อ่ืนหรือสัตว์อ่ืนจำแนกเป็น 3 อย่างคือ เว้นจากการฆ่าสัตว์ เว้นจากการลักทรัพย์ เว้นจากการ
ประพฤติผิดในกาม  

2) วจีสุจริต การประพฤติดีทางวาจา การงดเว้นคือไม่ใช้คำพูดที่ชั่วหยาบต่อผู้ อ่ืน 
จำแนกเป็น 4 อย่าง คือ เว้นการการพูดเท็จ เว้นจากการพูดส่อเสียด เว้นจากการพูดคาหยาบ เว้น
จากการพูดเพ้อเจ้อ 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่6 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2567) |    2047 

 

 

3) มโนสุจริต ความประพฤติดีทางใจ ความรู้จักยั้งคิดไม่ปล่อยจิตให้คิดชั่วร้ายปองร้าย
ทรัพย์สิน หรือชีวิตของผู้อ่ืนแต่ให้คิดดีถูกต้องตามหลักกุศลธรรม จำแนกเป็น 3 อย่าง คือ ความไม่
โลภอยากได้ของเขา ความไม่พยาบาทปองร้ายเขา ความเห็นชอบตามคลองธรรม 

สุจริต 3 อย่างนี้เป็นสิ่งที่มนุษย์ควรทำ ควรประพฤติให้เกิดขึ้นในตนเอง (มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539 : 327) เมื่อมนุษย์ปฏิบัติตามหลักธรรมดังกล่าวแล้ว จะทำให้มนุษย์อยู่
อย่างมีความประเสริฐสุข และหลักธรรมท่มนุษย์ควรพยายามเข้าถึงให้ได้สม่ำเสมอหรือ สุขอันชอบ
ธรรมที่มนุษย์พึงมี ซึ่งมนุษย์จะสมบูรณ์ได้ก็เพราะสุข 4 อย่างนี้ คือ 

1) อัตถิสุข สุขเกิดแต่ความมีทรัพย์ ความภูมิใจ อิมเอิบใจว่าตนมีโภคทรัพย์ที่ได้มาด้วย
น้ำ พกน้ำ แรงความขยันหมั่นเพียรของตนและโดยชอบธรรม บุคคลที่ขยันทำงานเก็บเงินทองไว้ได้
เป็นจำนวนพอเพียง ย่อมมีความสบายใจภูมิใจในความพยายามของตนถือว่าเป็นความสุขประการ
หนึ่ง 

2) โภคสุข สุขเกิดแต่การจ่ายทรัพย์บริโภค ความภูมิใจอมเอิบใจว่าตนได้ใช้ทรัพย์ที่
ได้มาโดยชอบธรรม นั้นเลี้ยงชีพเลี้ยงผู้ควรเลี้ยง และบำเพ็ญประโยชน์ 

3) อนณสุข สุขเกิดแต่ความไม่เป็นหนี้ ความภูมิใจอ่ิมเอิบใจว่าตนเป็นไทไม่มีหนี้สินติด
ค้างใคร ความไม่เป็นหนี้เป็นสุขอย่างไรนั้นคนที่ไม่เป็นหนี้เท่านั้นรู้สึกได้และความเป็นหนี้เป็นทุกข์ 
คนจะมีความสุขแท้ ต้องพึ่งการงานที่ไม่มีโทษ คือ ไม่ผิดกฎหมาย ไม่ผิดศีลธรรม ไม่เป็นที่ครหาของ
ปวงชน 

4) สุขข้อที่ 4 นี้นับว่ามีค่ามากที่สุดกว่าสุข 3 ข้อข้างต้น (แก้ว ชิดตะขบ , 2549 : 132) 
เมื่อมนุษย์ มีความสุขทางโภคทรัพย์แล้วมนุษย์ควรระลึกถึงคุณธรรมประจำ ตัวของอุบาสก 
อุบาสิกาหรือองค์คุณของ อุบาสิกา อุบาสกอย่างยอดเยี่ยม ซึ่งเรียกว่า อุปาสก อุปาสิกาธรรม คือ 

ประกอบด้วยศรัทธา ต้องมีความเชื่อมั่นในพระรัตนตรัยอย่างมั่นคงไม่หวนไหว ไม่แกว่ง
ไกว ถือธรรม เป็นใหญ่และสูงสุด มีความเชื่อประกอบด้วยปัญญา คือเชื่อในบุคคล และสิ่งที่ควรเชื่อ
ตามหลักศรัทธาใน พระพุทธศาสนาที่กำหนดไว้ 4 ประการ คือ เชื่อว่าพระผู้มีพระภาคเป็นพระ
อรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้าจริง 

เชื่อว่ากรรมดี กรรมชั่วมีอยู่จริง เชื่อว่าผลแห่งกรรมดีกรรมชั่วมีอยู่จริง และเชื่อว่าสรรพ
สัตว์มีกรรมเป็น ของตน ทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว มีศีลบริสุทธิ์ ต้องมีศีล 5 อันเป็นศีลของอุบาสก 
อุบาสิกา ที่ไม่ด่าง ไม่พร้อย ไม่ขาด ไม่ทะลุ รวมถึง มีความประพฤติและเลี้ยงชีพเป็นแบบอย่างได้
ด้วย 

ไม่ถือมงคลตื่นข่าว เชื่อกรรม ต้องเป็นผู้มุ่งหวังผลจากการกระทำ ด้วยเรียวแรงความ
เพียรพยายามตาม เหตุผลไม่ตื่นข่าวเล่าลือโชคลาง เร่ืองขลังมงคล ไม่หวังผลจากการขออำนาจดล



 

2048  | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol. 6 No. 3 (September-December 2024) 

 

บันดาล เพราะพระพุทธศาสนาสอน ไม่ให้ถือเช่นนั้นแต่สอนให้เชื่อว่าเรามีกรรมเป็นของของตน เรา
ทำดีจักได้ดี ทำชั่วจักได้ชั่ว 

ไม่แสวงเขตบุญ นอกพุทธศาสนา ต้องไม่ยอมเชื่อถือ ไม่ยินดี ไม่ปฏิบัติกิจหรือพิธี ต่าง ๆ 
อันมิใช่ หลักทางพระพุทธศาสนา โดยแสวงหาแต่ทักขิไณยบุคคล คือพระภิกษุสุปฏิปันโนใน
พระพุทธศาสนาทควร แก่ทักษิณาและจัดเป็นบุญเขตชั้นยอดของชาวโลก 

บำเพ็ญบุญแต่ในพุทธศาสนา ต้องมีความริเริ่มกระทำ การส่งเสริมสนับสนุนกุศลกิจใน
พระพุทธศาสนา เป็นเบื้องต้น โดยเป็นผู้ออกนำในการอุปถัมภ์บำรุงคุ้มครองพระพุทธศาสนาเมื่อจะ
ทำบุญกุศลมีทาน เป็นต้น ก็ทำในภิกษุสงฆ์ก่อนแล้วจึงควรทำบุญตามลัทธิศาสนาและประเพณี    
อ่ืนๆ โดยไม่ผิดศีลธรรม (แก้ว ชิดตะขบ, 2549 : 140) หลักธรรมที่ได้นำมากล่าวถึงเป็นหลักธรรมที่
มนุษย์ควรนำไปปฏิบัติเพื่อเป็นแนวทางในการวางแผนพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ ให้มีความมั่นคงและ
เจริญตลอดไป 

 

การพัฒนาตนเองตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา 
การพัฒนาตนเป็นการเรียนรู้ และการปฏิบัติเพื่อนำไปสู่ความพอดี หรือการมีดุลยภาพ

ของชีวิต มีความสัมพันธ์อันกลมกลืนระหว่างการดำเนินชีวิตของบุคคลกับสภาพแวดล้อม และมุ่ง
การกระทำตน ให้มีความสุขด้วยตนเอง รู้เท่าทันตนเอง เข้าใจตนเองมากกว่าการพึ่งพาอาศัยวัตถุจึง
เป็นแนวทางการ พัฒนาชีวิตที่ยั่งยืน หลักการพัฒนาตนตามแนวพุทธธรรมอันประกอบด้วย
สาระสำคัญ 3 ประการ คือ  

1) ทมะ คือ การรู้จักข่มใจ ข่ม ระงบความเคยชินที่ไม่ดีทั้งหลายได้ไม่ยอมให้กิเลสรบ
เร้าหลอกล่อชักนำไปสู่ความเลวร้ายได้ และการฝึกปรับปรุงตนเอง โดยทำคุณความดีให้
เจริญก้าวหน้า 

2) สิกกขา คือ การศึกษาเพื่อให้รู้แจ้ง รู้จักประโยชน์มองทุกอย่างเป็นการเรียนรู้เพื่อ
ปรับปรุงและ พัฒนาตัวเอง เป็นกระบวนการฝึกฝนตนเองในการดำเนินชีวิตเรียกว่า ไตรสิกขา 

3) ภาวนา คือ คำนี้ตรงกับคำว่าพัฒนา ซึ่งประกอบด้วย กายภาวนา ศีลภาวนา และ
ปัญญาภาวนาเทียบได้กับการพัฒนาทางกาย พัฒนาทางสังคม พัฒนาอารมณ์และพัฒนาสติปัญญา 

ศีลภาวนา หมายถึง การพัฒนาการกระทำ ได้แก่ การสร้างความสัมพันธ์ทางกายและ
วาจากับ บุคคลอ่ืนโดยไม่เบียดเบียนกันไม่กล่าวร้ายทำลายผู้อ่ืนไม่กระทำการใด ๆ ที่จะก่อความ
เดือดร้อนให้แก่ ผู้อ่ืนแต่จะใช้วาจา และการกระทำที่ดี ให้ความช่วยเหลือเกื้อกูล และเสริมสร้าง
ความสัมพันธ์ที่ดี 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่6 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2567) |    2049 

 

 

จิตตภาวนา หมายถึง พัฒนาจิตใจเพื่อให้จิตมีคุณภาพดี สมรรถภาพทางจิตดีและ
สุขภาพจิตดีคุณภาพจิตดีคือจิตใจที่มีคุณธรรม ได้แก่ มีเมตตา กรุณา มุทิตา มีศรัทธา และมีความ
เอ้ือเฟื้อเผอแผ่ เป็นต้น 

สมรรถภาพทางจิตดี คือ การมีความพร้อมในการทำงาน ได้แก่ ขันติ คือมีความอดทน 
สมาธิ คือ ความมีใจตั้งมั่น อธิษฐาน คือ มีความเด็ดเดี่ยว วิริยะคือมีความเพียร สติคือมีความระลึก
เท่าทัน เป็นต้น ส่วนสุขภาพจิตดีเป็นสภาพจิตที่มีความสบายใจ อ่ิมเอิบใจ แช่มชื่น เบิกบาน  เกิด
ความสบายใจได้เสมอ เมื่อดำรงชีวิตหรือทำกิจกรรมร่วมกับผู้อื่น 

ปัญญาภาวนา หมายถึง การพัฒนาปัญญา ได้แก่การรู้เข้าใจสิ่งต่าง ๆ ตามความเป็นจริง
รู้เท่าทัน สภาวะของโลกและชีวิตทำให้จิตใจเป็นอิสระได้จนถึงขึ้นสูงสุดส่งผลให้อยู่ในโลกได้โดยไม่
ติดโลกมีอิสระที่ จะเจริญเติบโตงอกงามต่อไป พระเทพเวทีเสนอวิธีการที่จะพัฒนาตนไปสู่วิถีชีวิตที่
ดีงาม เรียกว่า รุ่งอรุณ แห่งการพัฒนาตนไว้ 7 ประการ ดังนี้ 

1) รู้จักเลือกหาแหล่งความรู้และแบบอย่างที่ดี ได้แก่ การรู้จักใช้สติปัญญาในการ
วิเคราะห์ พิจารณาในการเลือก เริ่มจากการเลือกคบคนดี เลือกตัวแบบที่ดี เลือกบริโภคสื่อและ
ข่าวสารข้อมูลที่มี คุณค่า เรียกว่า ความมีกัลยานมิตร (กัลยานมิตตา) 

2) รู้จักจัดระเบียบชีวิต มีการวางแผนและจัดการกิจการงานต่าง ๆ อย่างมีระบบ
ระเบียบ เรียกว่า ถึงพร้อมด้วยศีล (ศีลสัมปทา) 

3) ถึงพร้อมด้วยแรงจูงใจให้สร้างสรรค์ มีความสิ้นใจ มีความพึงพอใจ มีความต้องการ
จะสร้างสรรค์ กิจการงานใหม่ ๆ ที่เป็นความดีงามและมีประโยชน์ เรียกว่า ถึงพร้อมด้วยฉันทะ 
(ฉันทสัมปทา) 

4) มีความมุ่งมั่นพัฒนาตนให้เต็มศักยภาพ ผู้มีความเชื่อในตนว่าสามารถจะพัฒนาได้ 
จะมีความ งอกงามถึงที่สุดแห่งความสามารถของตน เรียกว่า ทำให้ตนให้ถึงพร้อม (อัตตสัมปทา) 

5) ปรับเจตคติและค่านิยมให้เหมาะสมกับการดำเนินชีวิตที่ดีงาม เอ้ือต่อการเรียนรู้ ทำ
ให้สติ ปัญญางอกงามขึ้น เรียกว่า กระทำความเห็นความเข้าใจให้ถึงพร้อม (ทิฎฐิสัมปทา) 

6) การมีสติ กระตือรือร้น ตนตัวทุกเวลา หมายถึง การมีจิตสา นึกแห่งความไม่
ประมาท เข้าใจการ เปลี่ยนแปลงของชีวิตและสภาพแวดล้อม เห็นคุณค่าของเวลาและใช้เวลาอย่าง
คุ้มค่า เรียกว่า ถึงพร้อม ด้วยความไม่ประมาท (อัปปมาทสัมปทา) 

7) รู้จักแก้ปัญหาและพงตนเอง จัดการแก้ปัญหาอย่างเป็นระบบ มีความคิด
วิจารณญาณตามเหตุ ปัจจัยด้วยตนเอง เรียกการคิดแบบนี้ว่า โยนิโสมั่นสิการ (โยนิโสมั่นสิการ
สัมปทา) 



 

2050  | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol. 6 No. 3 (September-December 2024) 

 

แก่นธรรมของพระพุทธศาสนา คือ อริยสัจ 4 ประกอบด้วยเรื่อง ทุกข์ สมุทัย นิโรธ 
มรรคความทุกข์ (ทุกข์) คือ ความไม่สบายใจทุกรูปแบบ ซึ่งทุกคนต่างก็มีประสบการณ์ตรงมาแล้ว
ด้วยกันทั้งสิ้นสาเหตุของความทุกข์ (สมุทัย) คือ ความคิดที่เป็นอกุศล (คิดด้วยความโลภและความ
โกรธ) เพราะไม่มีความรู้ในอริยสัจ 4 และไม่สามารถในการปฏิบัติธรรมตามมรรคมีองค์ 8 ได้อย่าง
ถูกต้อง ครบถ้วน และต่อเนื่อง (มีความหลง หรือโมหะหรืออวิชชา) หรือมีกิเลส 3 ตัว ความดับทุกข์ 
(นิโรธหรือนิพพาน) คือ ภาวะที่ไม่คิดอกุศลจึงไม่มี ความทุกข์ ถ้าดับความทุกข์ได้ชั่วคราว เรียกว่า
นิพพานชั่วคราว ทางปฏิบัติเพื่อความดับทุกข์ (มรรคมีองค์ 8) คือ วิธีปฏิบัติธรรมเพื่อดับความทุกข์  

การปฏิบัติธรรมในชีวิตประจำวันโดยการเจริญสติสลับกับการทำสมาธิก็เพื่อไม่ให้คิด
อกุศลและให้คิดแต่กุศล เพื่อทำให้จิตใจมีความบริสุทธ์ผ่องใสอย่างต่อเนื่องตามโอวาท ปาฏิโมกข์ 
ในชีวิตประจำวันควรฝึกพัฒนาจิตด้วยการฝึกเจริญสมาธิสลับกับการฝึกเจริญสติ การฝึกเจริญ 
สมาธิก็เพื่อหยุดความคิด พักสมอง และพักร่างกาย การฝึกเจริญสติก็เพื่อการรู้เห็นความคิด และ
ควบคุม ความคิดให้เป็นไปตามโอวาทปาฏิโมกข์ พร้อมทั้งให้เวลาในการศึกษา ทบทวน แก้ปัญหา
ต่าง ๆ ด้วยธรรม รวมทั้งใช้สติปัญญาทางโลกและสติปัญญาทางธรรม ควบคู่กันไปอย่างต่อเนื่อง 
เพื่อพัฒนาจิตของตนเอง ให้เป็นบุคคลที่ประเสริฐ 

 

บทสรุป 
การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ คือการฝึกอบรมและพัฒนาพนักงานในองค์กร เพื่อเพิ่ม

ประสิทธิภาพของการทำงานคนเดียวและการทำงานร่วมกันเป็นกลุ่ม หากมองในรูปแบบการ
บริหารธุรกิจแล้ว การที่จะให้พนักงานฉลาดขึ้น เก่งขึ้น ทำงานเร็วขึ้น ก็เป็นสิ่งที่ดี ไม่ว่าองค์กรแบบ
ไหนก็อยากได้ แต่คำถามที่ องค์กรทั่วไปเจอก็คือ “จะทำอย่างไรให้พนักงานสามารถเติบโตได้อย่าง
ต่อเนื่องและทั่วถึง” หมายถึง การทำให้พนักงานทุกฝ่าย ทุกระดับ สามารถพัฒนาได้เรื่อย ๆ ทุกปี 
ส่วนการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์เป็นกระบวนการที่พระพุทธศาสนามองว่าเป็นธรรมชาติที่มีอยู่ และ
เป็นไปตามธรรมชาติ ดังนั้นกระบวนการ ต่างๆ ในการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์จึงเริ่มต้นที่ตัวบุคคล
กล่าวคือ การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ในด้านตา่งๆ นั้น ได้กำหนดเอาบุคคลเป็นจุดศูนย์กลางแล้ว นำ
หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเข้ามาใช้เป็นส่วนประกอบในการพัฒนา ซึ่งจะให้ความสำคัญทั้งเร่ือง
ของ ร่างกาย และจิตใจ โดยหลักธรรมหลักที่นำมาใช้ในการพัฒนา คือ หลักไตรสิกขา ได้แก่ ศีล
สิกขา สมาธิสิกขา และปัญญาสิกขา ซึ่งหลักธรรมทั้งสามประการนี้จะเป็น กระบวนการสำคัญใน
การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ได้เป็นอย่างดี 

 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่6 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2567) |    2051 

 

 

เอกสารอ้างอิง 

 

กระทรวงศึกษาธิการ. (2542). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน. กรุงเทพฯ :  
โรงพิมพ์บริษัทนานมีบุ๊คส์พับลิเคชั่นส์ จำกัด. 

แก้ว ชิดตะขบ. (2549). รวมวิชานักธรรมชั้นตรี. (พิมพ์ครั้งที่ 7). กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์ 
สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. 

โกศล เพ็ชรวงศ์. (2543). พระพุทธศาสนากับการพัฒนาตน. นครปฐม : โรงพิมพ์บัณฑิตวิทยาลัย. 
พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตโต). (2538). พุทธศาสนากับปรัชญา. กรุงเทพฯ : 
  อมรินทร์พรินติงกรุ๊ฟ. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2538). พุทธธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 6). กรุงเทพฯ : 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2549). พระพุทธศาสนาพัฒนาคนและสังคม.  

(พิมพ์ครั้งที่ 6). กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์บริษัท สหธรรมิก จำกัด. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2561). การพัฒนาที่ยั่งยืน. (พิมพ์ครั้งที่ 21).  

กรุงเทพฯ :  โรงพิมพ์สหธรรมมิก.  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 11 สุตตันฺตปิฎกทีฆ 

นิกายปาฏิกวรรค. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 34 อภิธรรมปิฎกธรรม 

สังคณี. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

2052  | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol. 6 No. 3 (September-December 2024) 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

   
 
 
 


