
ศึกษาวิเคราะห์มหาสติปัฏฐาน 4 เพ่ือการเจริญสมถะและวิปัสสนากมัมัฏฐาน 
AN ANALYTICAL STUDY OF THE FOUR FOUNDATIONS  

OF MINDFULNESS FOR CULTIVATION SAMATHA  
AND VIPASSANĀ MEDITATION 

 
 

1พระลือชัย อตฺถกาโร (ภูมิเมธี), 2เสฐียร ทั่งทองมะดัน และ 3พระมหาสุพร รกฺขิตธมฺโม. 
1Phra Luechai Atthakaro (Phummethi), 2SathienThangthongmadan 

 And 3Phramaha Suporn Rakkhitadhammo, 
 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
Mahachulalongkornrajavityalaya University, Thailand 

 
1Phachai14@gmail.com, 

 
Received: June 27, 2023;  Revised: November 4, 2023;  Accepted: December 31, 2023 

 

บทคัดย่อ 

 

การวิจัยครั้งนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษามหาสติปัฏฐาน 4 ในพระไตรปิฎก 2) เพื่อ
ศึกษาการเจริญสมถะและวิปัสสนากัมมัฏฐาน 3) เพื่อวิเคราะห์มหาสติปัฏฐาน 4 เพื่อการเจริญสมถ
และวิปัสสนา ผลการวิจัยพบว่า มหาสติปัฏฐาน 4 คือธรรมเป็นที่ตั้งแห่งสติ และข้อปฏิบัติที่มีสติ
เป็นประธาน โดยเป็นการใช้สติหรือวิธีปฏิบัติเพื่อใช้สติให้เกิดผลดีที่สุด ด้วยการตั้งสติสัมปชัญญะ 
เพียรพิจารณา กาย เวทนา จิต ธรรม เพื่อกำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกให้ได้การเจริญสมถ
กัมมัฏฐาน คือการฝึกจิตให้สงบเป็นสมาธิ โดยกำหนดใจไว้กับสิ่งใดสิ่งหนึ่ง (เรียกว่าอารมณ์) ให้แน่ว
แน่จนจิตมีอารมณ์เป็นหนึ่ง มีอารมณ์เดียว สงบตั้งหมั่นเป็นสมาธิ เมื่อจิตเป็นสมาธิเต็มที่แล้ว จะ
เกิดภาวะจิตเป็นสมาธิระดับสูง คือ อัปปนาสมาธิ เรียกว่า“ฌาน”การเจริญวิปัสสนากัมมัฏฐาน คือ
การฝึกอบรมเจริญปัญญา เพื่อให้เกิดความรู้แจ้งชัดตามความเป็นจริง จนสามารถมีจิตใจเป็นอสิระ
ไม่ถูกครอบงำด้วยกิเลสและความทุกข์ โดยเป็นการใช้ปัญญากำหนดพิจารณาสภาวธรรม เกิด

 
1 นิสิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา คณะพทุธศาสตร์ มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั วทิยาลัยเขตนครราชสีมา 
2 ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร. คณะพทุธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั วิทยาลัยเขตนครราชสีมา 
3 ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร. คณะพทุธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั วิทยาลัยเขตนครราชสีมา 



 

694    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.6 No.3 (September-December, 2024) 

 

ความรู้แจ้งชัดตามความเป็นจริง เรียกว่า “วิปัสสนาญาณ”มหาสติปัฏฐาน 4 เพื่อการเจริญสมถ
กัมมัฏฐาน คือสามารถเจริญสมถกัมมัฏฐานได้พร้อมในตัว ซึ่งในกายานุปัสสนา 14 บรรพ ใช้เป็น
อารมณ์สมถะได้โดยตรง โดยใช้สติกำหนดอารมณ์ใดแล้ว สติก็ยึดตรึงดึงจิตกุมไว้กับอารมณ์นั้น จน
จิตน้อมดิ่งแน่วแน่อยู่กับนิมิต มีอารมณ์เป็นหนึ่ง มีอารมณ์เดียว สงบตั้งหมั่นเป็นสมาธิ เมื่อจิตสงบ
เป็นสมาธิเต็มที่ เรียกว่า “ฌาน”มหาสติปัฏฐาน 4 เพื่อการเจริญวิปัสสนากัมมัฏฐาน คือใช้เจริญ
วิปัสสนาพร้อมในตัว ซึ่งในกัมมัฏฐาน 21 ประการ เป็นอารมณ์เจริญวิปัสสนาโดยตรง โดยใช้สติ
กำหนดอารมณ์ให้แก่จิตหรือใช้สติดึงจิตไว้กับอารมณ์ แต่มุ ่งใช้จิตเป็นที่วางอารมณ์ เพื่อเสนอ
อารมณ์และจับอารมณ์ไว้ให้ปัญญากำหนดพิจารณา จนสามารถเกิดความรู้แจ้งชัด ตามความเป็น
จริง เรียกว่า “วิปัสสนาญาณ”ประเด็นศึกษาขณะทั้ง 3 คือ 1) อุปาทขณะ (เกิดขึ้น)  2) ฐิติขณะ 
(ตั้งอยู่ แปรปรวน)  3) ภังคขณะ (ดับ) ของรูปนาม (อารมณ์วิปัสสนา)  ในการเห็นชัดตามเป็นจริง
ในขณะทั้ง 3 นั้น สามารถช่วยให้นำไปสู่การยกไตรลักษณ์ขึ้นสู่ “รูป-นาม” 
 
คำสำคัญ : วิเคราะห์,มหาสติปัฏฐาน4 ,สมถะ,วิปัสสนากัมมัฏฐาน,พระพุทธศาสนา 
 

Abstract 
 

 This research has the objectives are 1) study of the four foundations of 
mindfulness in Tri Pitaka, 2) study of the methods of Samatha and Vipassana Meditation, 
3) analysis the four foundations of mindfulness for cultivation Samatha and Vipassana 
Meditation. The result is found that; The four foundations of mindfulness are the location 
of mindfulness and practices that have mindfulness as their center. The practice is to set 
mindfulness and diligently consider the body (Kaya), Vedana (feelings), a state of 
consciousness, and dharma to eliminate Apicha (covetousness) and Thomanat (sad-
mindedness) in the world to achieve the development of Samatha meditation. The 
development of Samatha meditation is the practice of training the mind to be calm and 
concentrated by focusing on one thing (called an emotion) until the mind has one mood, 
one emotion, is calm and persistent in concentration. When the mind is fully concentrated, 
a high level of mental concentration, called Appana Samadhi (fixed concentration), will 
occur, called “Jhana (mediation)” Vipassana meditation is the practice of developing 
insight to gain the foundation of mindfulness until the mind is free from defilements and 
suffering. It is the use of insight to determine and consider the nature of the Dhamma until 
there is gain the foundation of mindfulness, called “Vipassana (insight-knowledge)” 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่6 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2567) |     695 

 

 

Satipatthana 4 for cultivation Samatha Meditation is practice Samatha meditation is 
practice contemplation of the body of 14 levels; it can be used as Samatha directly then 
use mindfulness to determine any mood and then mindfulness will fix and keep the mind 
to that mood until the mind is inclined and firmly fixed on the mark. Unless the mind has 
one mood, one emotion, is calm and persistent in concentration. When the mind is fully 
concentrated, called “Jhana (mediation)”. Satipatthana 4 for cultivation Samatha 

Meditation is practice meditation, in Kammaṭṭhāna 21 is meditation practice directly by 
letting the mindfulness control the emotions or keeping the mind focused on emotions.  
Fix the mind as a place of emotion to present and hold emotions for discernment to 
consider Until the truth is realized.  This is called “Vipassana” (insight-knowledge).  The 
study issues of the three moments are: 1) Upadha (arising), 2) Thiti (standing, changing), 3) 
Bhankka (cessation) of form. ( Vipassana) when realize as it is in the three moments, it will 
lead to the cultivation of the three marks of existence “form and mind”. 

 

Keywords: Analysis, the four foundations of mindfulness, Samatha and Vipassna 
Meditation, Buddhism 
 

บทนำ 

 

พระพุทธองค์ทรงประกาศพระสัทธรรมเป็นคร้ังแรกคือแสดงธัมมจักกัปปวัตตนสูตรโปรด
ปัญจวัคคีย์ทั้ง 5 พระองค์ได้แสดงหลักการประพฤติปฏิบัติซึ่งเรียกว่า มัชฌิมาปฏิปทา อันเป็นทาง
สายกลาง ดังทรงแสดงว่า “ภิกษุทั้งหลาย มัชฌิมาปฏิปทาไม่เอียงเข้าใกล้ที่สุด 2 อย่างนั้น ตถาคต
ได้ตรัสรู้อันเป็นปฏิปทาก่อให้เกิดจักษุ ก่อให้เกิดญาณ เป็นไปเพื่อความสงบ เพื่อความรู้ยิ่ง เพื่อ
ความตรัสรู ้ เพื่อพระนิพพาน” (วิ.ม. (ไทย)  4/13/20) มัชฌิมาปฏิปทา ทางสายกลาง ได้แก่
อริยมรรคมีองค์ 8 นั้น เมื่อกล่าวถึงเรื่องสติแล้วจัดได้ว่าทรงแสดงเป็นครั้งแรกคือ สัมมาสติ ระลึก
ชอบ และเมื่อแสดงโดยละเอียดแล้ว สัมมาสติ ก็คือ สติปัฏฐาน 4 นั่นเอง   

องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า พระองค์ทรงแสดงเรื่องการนำสติไปใช้อย่างชัดเจน 
โดยทรงแบ่งประเภทของสติไว้ 2 ประเภท 1) มิจฉาสติ ความระลึกผิด 2) สัมมาสติ ความระลึกชอบ  
ดังปรากฏใจความสำคัญที่ตรัสเรื่องสติว่า “ภิกษุทั้งหลาย บุคคลควรทราบทั้งสิ่งที่ไม่เป็นธรรมและ
ไม่เป็นประโยชน์ ควรทราบทั้งสิ่งที่เป็นธรรมและเป็นประโยชน์  คร้ันทราบแล้ว ควรปฏิบัติตามสิ่งที่
เป็นธรรมและเป็นประโยชน์ สิ่งที่ไม่เป็นธรรมและไม่เป็นประโยชน์ คือ มิจฉาสติ ความระลึกผิด  สิ่ง
ที่เป็นธรรมและเป็นประโยชน์ คือ สัมมาสติ ความระลึกชอบ” (องฺ.ทสก.(ไทย) 24/113/258) 



 

696    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.6 No.3 (September-December, 2024) 

 

ดังที่ตรัสเรื่องสติว่า “ภิกษุทั้งหลาย บุคคลควรทราบทั้งสิ่งที่ไม่เป็นธรรมและสิ่งที่เป็น
ธรรม ควรทราบทั้งสิ่งที่ไม่เป็นประโยชน์และสิ่งที่เป็นประโยชน์  ครั้นทราบแล้ว ควรปฏิบัติตามสิ่งที่
เป็นธรรมและเป็นประโยชน์,  สิ่งที่ไม่เป็นธรรมและสิ่งที่เป็นธรรม สิ่งที่ไม่เป็นประโยชน์และสิ่งที่เปน็
ประโยชน์ คือ มิจฉาสติเป็นสิ่งที่ไม่เป็นธรรม สัมมาสติเป็นสิ่งที่เป็นธรรม  บาปอกุศลธรรมเป็นอัน
มากที่เกิดขึ้นเพราะมิจฉาสติเป็นปัจจัย นี้เป็นสิ่งที่ไม่เป็นประโยชน์  ส่วนกุศลธรรมเป็นอันมากที่ถึง
ความเจริญเต็มที ่ เพราะสัมมาสติเป็นปัจจ ัย นี้ เป ็นส ิ ่งที ่ เป ็นประโยชน์” (องฺ .ทสก. (ไทย) 
24/114/260) 

มหาสติปัฏฐาน 4 เป็นหลักธรรมที่ลึกซึ้งที่แสดงวิธีการปฏิบัติไว้อย่างครบถ้วนและชดัเจน
เป็นวิธีปฏิบัติวิธีเดียว หรือเป็นทางเดียวที่จะทำให้เข้าสู่การบรรลุ มรรค ผล นิพาน ดังที่ตรัสว่า 
“ภิกษุทั้งหลาย ทางนี้เป็นทางเดียว เพื่อความบริสุทธิ์ของเหล่าสัตว์ เพื่อล่วงโสกะและปริเทวะ เพื่อ
ความดับทุกข์และโทมนัส เพื่อบรรลุญายธรรม เพื่อทำให้แจ้งนิพพาน ทางนี้คือสติปัฏฐาน 4 
ประการ” (ที.ม. (ไทย) 10/373/301) 

มหาสติปัฏฐาน4 เป็นหลักปฏิบัติที่สามารถเจริญได้ทั้งสมถะและวิปัสสนากัมมัฏฐาน ซึ่ง
ในมหาสติปัฏฐาน 4 ประกอบด้วยหมวด กาย เวทนา จิต ธรรม แต่ละหมวดมีรายละเอียดในการ
เจริญกัมมัฏฐาน ที่ผู้เป็นสมถยานิกสามารถเจริญสมถกัมมัฏฐานซึ่งนำมาเป็นบาทฐานของวปิัสสนา
ได้ในตัว และผู้เป็นวิปัสสนายานิกสามารถเจริญวิปัสสนากัมมัฏฐานซึ่งเป็นวิปัสสนาล้วนได้โดยตรง  
เมื่อคร้ังในคราวที่พระพุทธองค์ทรงกระทำความเพียรเพื่อตรัสรู้พระอนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณ ก็ทรง
ใช้วิธีการเจริญสมถกัมมัฏฐานจนได้ฌานและทรงเจริญวิปัสสนากัมมัฏฐานจนบรรลุอาสวักขยญาณ 
ตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้าในที่สุด  ดังตรัสแสดงไว้ว่า “ภารทวาชะ เราฉันอาหารหยาบให้
ร่างกายมีกำลัง สงัดจากกามและอกุศลธรรมทั้งหลายแล้ว บรรลุปฐมฌาน ทุติยฌาน ตติยฌาน 
จตุตถฌาน เมื่อจิตเป็นสมาธิบริสุทธิ์ผุดผ่อง ไม่มีกิเลสเพียงเนินดิน ปราศจากความเศร้าหมอง อ่อน 
เหมาะแก่การใช้งาน ตั้งมั่นไม่หวั่นไหวอย่างนี้ เรานั้นน้อมจิตไปเพื่อปุพเพนิวาสานุสสติญาณ  น้อม
จิตไปเพื่อจุตูปปาตญาณ  น้อมจิตไปเพื่ออาสวักขยญาณ  เราบรรลุวิชชาที่ 3 นี้ ในปัจฉิมยามแห่ง
ราตรี กำจัดอวิชชาได้แล้ว วิชชาก็เกิดข้ึน กำจัดความมืดแล้ว ความสว่างก็เกิดข้ึน เหมือนบุคคลผู้ไม่
ประมาทมีความเพียร อุทิศกายและใจอยู่” (ม.ม. (ไทย) 13/483-611) 

กัมมัฏฐานในทางพระพุทธศาสนานั้นมี 2 ประการ คือ 1) สมถะกัมมัฏฐาน กัมมัฏฐาน
เป็นอุบายให้เกิดความสงบใจ(พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญฺาณสิทฺธิ)2552:22)  2) วิปัสสนา
กัมมัฏฐาน กัมมัฏฐานเป็นอุบายเรืองปัญญา  กัมมัฏฐานทั้ง 2 อย่างนี้ (พระมงคลเทพมุนี (สด 
จนฺทสโร) 2558: 8) สามารถค้นหาฝึกปฏิบัติให้เกิดให้มีได้ในมหาสติปัฏฐาน 4 ซึ่งมีหลักปฏิบัติอัน
ละเอียดแยบยลที่องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงตรัสแสดงไว้แล้วนั้น สมถะและวิปัสสนา



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่6 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2567) |     697 

 

 

กัมมัฏฐานนั้นเป็นพระกัมมัฏฐานหลักในพระพุทธศาสนาที่ใช้ในการฝึกอบรมจิตและพัฒนาจิตให้
เจริญยิ่ง ดังมีเนื้อความแสดงไว้ว่า “1) ภิกษุในธรรมวินัยนี้เจริญวิปัสสนามีสมถะนำหน้า  เมื่อเธอ
เจริญวิปัสสนามีสมถะนำหน้า มรรคย่อมเกิด เธอปฏิบัติ เจริญ ทำให้มากซึ่งมรรคนั้น ย่อมละ
สังโยชน์ได้ อนุสัยย่อมสิ้นไป   2) ภิกษุเจริญสมถะมีวิปัสสนานำหน้า  เม่ือเธอเจริญสมถะมีวิปัสสนา
นำหน้า มรรคย่อมเกิด เธอปฏิบัติ เจริญ ทำให้มากซึ่งมรรคนั้น เมื่อเธอปฏิบัติ เจริญ ทำให้มากซึ่ง
มรรคนั้น ย่อมละสังโยชน์ได้ อนุสัยย่อมสิ้นไป  3) ภิกษุเจริญสมถะและวิปัสสนาคู่กันไป  เมื่อเธอ
เจริญสมถะและวิปัสสนาคู่กันไป มรรคย่อมเกิด เธอปฏิบัติ เจริญ ทำให้มากซึ่ งมรรคนั้น เมื่อเธอ
ปฏิบัติ เจริญ ทำให้มากซึ่งมรรคนั้น ย่อมละสังโยชน์ได้ อนุสัยย่อมสิ้นไป” (ขุ.ป. (ไทย) 31/1/413) 

มหาสติปัฏฐาน 4 ในพระไตรปิฎก ที่พระพุทธองค์ทรงแสดงมีปรากฏอยู่มากมายและ
ลึกซึ้งมาก ประกอบด้วยหลักธรรมสำคัญและวิธีการในการเจริญสมถะและวิปัสสนากัมมัฏฐานที่เปน็
หัวใจ หลักการ และเคล็ดลับในการปฏิบัติ  ในการศึกษาวิเคราะห์เร่ืองมหาสติปัฏฐาน 4 นี้ จักทำให้
เกิดความเข้าใจในการเจริญสมถะและวิปัสสนากัมมัฏฐานอันมีปรากฏอยู่ในมหาสติปัฏฐาน 4 ยิ่งขึ้น 
ซึ่งจักเป็นประโยชน์ต่อการศึกษาทางวิชาการ และเป็นประโยชน์ในการนำไปประพฤติปฏิบัติเจริญ
พระกรรมฐาน ตลอดถึงในการดำเนินชีวิตประจำวัน สามารถพัฒนาชีวิตจิตใจ เกิดความสุขความ
เจริญตามหลักพุทธรรมดังกล่าว 

 จากความเป็นมาและความสำคัญดังกล่าว ผู้วิจัยจึงมีความสนใจที่จะศึกษาวิเคราะห์มหา
สติปัฏฐาน 4 เพื่อการเจริญสมถะและวิปัสสนากัมมัฏฐานในพระไตรปิฎก ดังนั้นจึงเป็นประเด็นให้
ผู้วิจัยสนใจศึกษาวิเคราะห์เรื่องดังกล่าวเพื่อให้เกิด องค์ความรู้ หลักการ วิธีการ แนวคิด คุณค่า 
คุณประโยชน์ ในมหาสติปัฏฐาน 4 เพื่อนำองค์ความรู้ทั้งหลายเหล่านี้ไปประพฤติปฏิบัติให้เกิด
ประโยชน์ในการเจริญพระกัมมัฏฐานสืบไป   
 

วัตถุประสงค์การวิจัย 
   

1.  เพื่อศึกษามหาสติปัฏฐาน 4 ในพระไตรปิฎก   
2. เพื่อศึกษาการเจริญสมถะและวิปัสสนากัมมัฏฐาน   
3.  เพื่อวิเคราะห์มหาสติปัฏฐาน 4 เพื่อการเจริญสมถะและวิปัสสนากัมมัฏฐาน 

  

 
 
 



 

698    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.6 No.3 (September-December, 2024) 

 

วิธีดำเนินการวิจัย 
 

  การศึกษาวิจัยเรื่อง “ศึกษาวิเคราะห์มหาสติปัฏฐาน 4 เพื่อการเจริญสมถะและวิปัสสนา
กัมมัฏฐาน”เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) โดยศึกษาข้อมูลจากเอกสาร 
(Documents) ซึ่งได้กำหนดวิธีดำเนินการวิจัย 3 ขั้นตอน ดังนี้  

ขั้นที่ 1 ศึกษาเอกสาร 
   1.1 รวบรวมข้อมูลจากเอกสารขั้นปฐมภูมิ โดยรวบรวมข้อมูล จากพระไตรปิฎก
ภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัยเล่มที่เกี่ยวข้องกับมหาสติปัฏฐาน  4 เพื่อการเจริญ
สมถะและวิปัสสนากัมมัฏฐาน  
   1.2 รวบรวมข้อมูลจากเอกสารข้ันทุติยภูมิ โดยรวบรวมข้อมูลจากอรรกถา ปกรณ์วิ
เสส ตำารา เอกสาร งานวิจัย บทความที่เก่ียวข้องกับมหาสติปัฏฐาน 4 ในพระไตรปิฏก 
 ขั้นที่ 2 รวบรวมและเรียบเรียงข้อมูล 
   2.1 รวบรวมข้อมูลจากเอกสารขั้นทุติยภูมิ โดยรวบรวมข้อมูลจากตำรา เอกสาร 
งานวิจัย บทความที่เกี่ยวข้องศึกษาวิเคราะห์มหาสติปัฏฐาน 4 เพื่อการเจริญสมถะและวิปัสสนา
กัมมัฏฐาน 
   2.2 เรียบเรียง ขัดเกลา เนื้อหาที่เก่ียวข้องกับมหาสติปัฏฐาน 4  
 ขั้นที่ 3 วิเคราะห์คุณค่าและสรุปเนื้อหา 
   3.1 ผู้วิจัยดำเนินการวิเคราะห์ข้อมูลจากเอกสาร (Documents) มหาสติปัฏฐาน 4 
แล้วนำมาประมวลผลให้ได้เนื้อหาที่สอดคล้องกับวัตถุประสงค์ของการวิจัย  
               3.2 วิเคราะห์เพื่อหาข้อสรุป พรรณนาและอธิบายผลต่อไป 
 

ผลการวิจัย 
 

  การวิจัยเรื ่องศึกษาวิเคราะห์มหาสติปัฏฐาน 4 เพื ่อการเจริญสมถะและวิปัสสนา
กัมมัฏฐาน ผู้วิจัยสรุปผลการวิจัย ดังนี้ 

1. มหาสติปัฏฐาน 4 ในพระไตรปิฎก พระผู้มีพระภาคทรงประกาศพระสัทธรรมเป็นครั้ง
แรก ดังทรงแสดงธัมมจักกัปวัตตนสูตร แก่ปัญจวัคคีย์ ใจความสำคัญของหลักการประพฤติปฏิบัติ
ซึ่งเป็นทางสายกลางเรียกว่า มัชฌิมาปฏิปทา “ภิกษุทั้งหลาย มัชฌิมาปฏิปทาไม่เอียงเข้าใกล้ที่สุด 2 
อย่างนั้น ตถาคตได้ตรัสรู้อันเป็นปฏิปทาก่อให้เกิดจักษุ ก่อให้เกิดญาณ เป็นไปเพื่อความสงบ เพื่อ
ความรู้ยิ่ง เพื่อความตรัสรู้ เพื่อพระนิพพาน  ในการแสดงธัมมจักกัปวัตตนสูตรอันเป็นปฐมเทศนานี้ 
พระอัญญาโกณฑัญญะ ได้ดวงเห็นธรรม เกิดธรรมจักษุ บรรลุโสดาปัตติมรรคญาณ “เมื่ อพระผู้มี



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่6 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2567) |     699 

 

 

พระภาคตรัสเวยยากรณ์นี้อยู่ ธรรมจักษุ อันปราศจากธุลีจากมลทินได้เกิดแก่ท่านพระโกณฑัญญะ
ว่า สิ่งใดสิ่งหนึ่ง มีความเกิดขึ้นเป็นธรรมดา สิ่งนั้นทั้งปวง มีความดับไปเป็นธรรมดา  (วิ.ม. (ไทย) 
4/13/20.) เมื่อพระอัญญาโกณฑัญญะได้กำหนดพิจารณาธรรม ตามหลักสติปัฏฐาน 4 ในหมวด
ธรรม คือธัมมานุปัสสนา (ที.ม. (ไทย) 10/386/324) การกำหนดพิจารณาเห็นธรรมในธรรม 

มหาสติปัฏฐาน 4 เป็นวิธีปฏิบัติเจริญภาวนาที่มีความเหมาะสมกับ (บุคคล) ทุกสังคม ไม่
ว่า (บุคคลนั้น) จะอยู่ในสังคมไหน ภาวะใด ก็สามารถเจริญสติได้ ทุกที่ ทุกเวลา ทุกขณะ โดยมหา
สติปัฏฐาน 4 ทำให้ทราบว่า การดำเนินชีวิตนั้น มีจุดที่ควรใช้สติคอยกำกับดูแลอยู่ 4 อย่าง คือ กาย 
เวทนา จิต ธรรม การดำเนินชีวิตโดยมีสติคุ้มครอง มีความเป็นอยู่อย่างมีสติ ย่อมมีความสุขผ่องใส 
ไร้ทุกข์ โทษ ภัย และเป็นปฏิปทานำไปสู่ความรู้แจ้ง คือวิมุตติ หลุดพ้นอย่างแท้จริง 

มหาสติปัฏฐาน 4 มีพร้อมทั้งสมถะและวิปัสสนาอยู่ในตัว ผู้ปฏิบัติเจริญภาวนาที่มีความ
นิยมชมชอบความสงบ ชอบสมาธิ เป็นหลักก่อน สมารถเจริญสมถกัมมัฏฐานในสติปัฏฐานได้
โดยตรง ให้ผลสำเร็จทางสมาธิตั ้งแต่ “อปจารฌาน ไปจนถึง อัปปนาฌาน” (พุทธทาสภิกขุ 
2549:121) เมื่อได้สมาธิตามที่ต้องการแล้ว จึงนำสมาธิเพื่อมาเจริญปัญญา คือเป็นปทัฏฐานในการ
เจริญวิปัสสนาต่อไป ผู้ปฏิบัติที่ดำเนินตามวิถีของสมถะนี้ เรียกว่า “สมถยานิก ผู้มีสมถะเปน็ยาน” 
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) 2557:780) ส่วนผู้ปฏิบัติภาวนาที่ชอบปัญญาโดยตรง จะทำ
การเจริญวิปัสสนาตามแนวสติปัฏฐาน 4 ไปได้โดยตรงจนถึงที่สุด ซึ่งใช้สติเป็นประธาน อาศัยสมาธิ
เพียงขั้นต้น คือขณิกสมาธิและอุปจารสมาธิเท่านั้น เรียกว่า “วิปัสสนาสมาธิ” ผู้ปฏิบัติที่ดำเนินตาม
วิถีของวิปัสสนาล้วนนี้ เรียกว่า “วิสุทธิวิปัสสนายานิก ผู้มีวิปัสสนาล้วนเป็นยาน” 
 2. การเจริญสมถะและวิปัสสนา กัมมัฏฐาน การเจริญสมถกัมมัฏฐาน คือการฝึกจิตให้
สงบเป็นสมาธิ หลักการคือ กำหนดใจไว้กับสิ่งใดสิ่งหนึ่ง (เรียกว่าอารมณ์กัมมัฏฐาน) ให้แน่วแน่จน
จิตมีอารมณ์เป็นหนึ่ง มีอารมณ์เดียว สงบตั้งมั่นเป็นสมาธิ เมื่อจิตสงบตั้งมั่นเป็นสมาธิเต็มที่แล้ว จะ
เกิดสภาวะจิตที ่เป็นสมาธิระดับสูงคืออัปปนาสมาธิ  เรียกว่า “ฌาน”  โดยอารมณ์ของสมถ
กัมมัฏฐาน การเจริญวิปัสสนากัมมัฏฐาน คือการฝึกอบรมเจริญปัญญาให้เกิดความรู้แจ้งชัดตาม
ความเป็นจริง ว่า (สังขารทั้งปวง) เป็นไตรลักษณ์ จนสามารถมีจิตเป็นอิสระไม่ถูกครอบงำด้วยกิเลส
และความทุกข์ หลักการคือใช้ปัญญา (ภาวนามยปัญญา) กำหนดพิจารณาสภาวธรรม (อารมณ์
วิปัสสนา) เกิดความรู ้แจ้งชัดตามความเป็นจริง  ว่า (สังขารทั้งปวง) เป็นไตรลักษณ์ เรียกว่า 
“วิปัสสนาญาณ” โดยอารมณ์ของวิปัสสนากัมมัฏฐาน มีอารมณ์เป็นสภาวธรรม (ปรมัตถ์) เรียกว่า
วิปัสสนาภูมิ 6 คือ1) ขันธ์ 5 2) อายตนะ 12  3) ธาตุ 18 4) อินทรีย์ 22  5) อริยสัจ4 6) ปฏิจจสมุป
บาท 12 



 

700    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.6 No.3 (September-December, 2024) 

 

 การกำหนดรู้ขณะทั้ง 3 การเจริญวิปัสสนากัมมัฏฐานมีจุดมุ่งหมายเพื่อเกิดปัญญาเห็นแจ้ง
ไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง ความไม่เที่ยง ทุกขัง เป็นทุกข ์อนัตตา ความไม่ใช่ตัวตน  การกำหนดรู้ขณะ
ทั้ง 3 คือ อุปปาทขณะ (เกิดขึ้น) ฐิติขณะ (ตั้งอยู่ แปรผัน) ภังคขณะ (ดับ) ในสภาวลักษณะให้เกิด
ความเห็นแจ้งรู้แจ้งนั้น เป็นพื้นฐานของการเจริญวิปัสสนาเพื่อใช้ในการกำหนดรู้สภาวะลักษณะโดย
อาการ 3 คือ อาการดับ อาการที่ถูกความเกิด-ดับเบียดเบียนและอาการที่ไม่อยู่ในอำนาจของสิ่ง  
ใดๆ เพื่อสามารถยกไตรลักษณ์ขึ้นสู่นาม-รูป 
 3. วิเคราะห์มหาสติปัฏฐาน 4 เพื่อการเจริญสมถะและวิปัสสนากัมมัฏฐาน มหาสตปิัฏฐาน 
4 เพื่อการเจริญสมถกัมมัฏฐาน คือ มหาสติปัฏฐาน 4 สามารถเจริญสมถกัมมัฏฐานได้พร้อมในตัว 
และอารมณ์ของสติปัฏฐาน 4 ในกายานุปสัสนา การพิจารณากาย 14 บรรพ สามารถใช้เปน็อารมณ์
ในการเจริญสมถะได้โดยตรง 

ก. มหาสติปัฏฐาน 4 เพื่อการเจริญสมถกัมมัฏฐาน คือการอาศัยองค์ธรรมของมหาสติ
ปัฏฐาน 4ได้แก่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ เป็นเครื่องมือในการปฏิบัติเจริญภาวนา ซึ่งมี
จุดมุ่งหมายเพื่อให้ได้สมาธิ ดังนี ้คือ 

1) ความเพียรคอยหนุนเร้าจิต ไม่ให้ย่อท้อหดหู่ ไม่ให้รีรอล้าหรือถอยหลัง จึงไม่เปิด
ช่องให้อกุศลธรรมเกิดขึ้น แต่เป็นแรงเร่งให้จิตรุดหน้าไป หนุนให้กุศลธรรมต่าง ๆ เจริญยิ่งขึ้น ทำให้
นิวรณ์ระงับลงได้ง่าย ส่งผลในการประคองจิตให้มุ่งสู่ความสงบตั้งหมั่นเป็นสมาธิได้เร็ว 

2) สัมปชัญญะ คือปัญญาที่พิจารณาและรู้เท่าทันอารมณ์ที่สติกำหนด ทำให้ไม่หลงใหล
ไปได้และเข้าใจถูกต้องตามสภาวะที่เป็นจริง ปัญญาจะเป็นสิ่งที่ใช้พิจารณารู้เท่าทันสภาวธรรมที่
เก้ือหนุนส่งเสริมค้ำจุนและเป็นอุปสรรค ซึ่งจะส่งผลให้เกิดสมาธิได้รวดเร็วยิ่งขึ้น 

3) สติ คือการกำหนดหมายตัว คอยจับอารมณ์ไว้ (อารมณ์สมถะ) ทำให้ตามทันทุก
ขณะ ไม่ลืมเลือนเลอะ พลาดสับสน สติเป็นตัวคอยจับอารมณ์ ควบคุมบัญชาการในทุกสิ่งที่จะทำให้
จิตเกิดความสงบตั้งหมั่นเป็นสมาธิได้อย่างรวดเร็ว 

ข. หน้าที่สำคัญของสติในการเจริญสมถกัมมัฏฐาน มีดังนี้ 
1) ในการเจริญสมถกัมมัฏฐานเบื้องต้นโดยอาศัยสติเป็นตัวนำ คือใช้สติกุมจิตไว้กับ

อารมณ์ (อารมณ์สมถะ) หรือดึงอารมณ์ไว้กับจิตเพื่อให้จิตเพ่งแน่วแน่หรือจับแนบสนิทอยู่กับ
อารมณ์นั้น นิ่งสงบไม่ส่ายไม่ซ่านไปที่อื่น เมื่อจิตแน่วแน่แนบสนิทอยู่กับอารมณ์นั้น เป็นหนึ่งเดียว  
ต่อเนื่องไปสม่ำเสมอก็เรียกว่า “เป็นสมาธิ” และเพียงแค่นั้นสมถะก็สำเร็จ ได้สมาธิขั้นต้น คือขณิกส
มาธิ หรือวิปัสสนาสมาธิ ไปจนถึงอุปจารสมาธิ 

2) ในการเจริญสมถกัมมัฏฐานตามความหมายของสมถะ คือการทำจิตให้สงบตั้งหมั่น 
ซึ่งเป็นการเจริญสมถะอย่างเป็นแบบแผนด้วยอารมณ์กัมมัฏฐาน 40 ประการ ดังนั้น เมื่อให้สติ



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่6 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2567) |     701 

 

 

กำหนดจับอารมณ์ใดแล้ว สติก็ยึดตรึงดึงจิตกุมไว้กับอารมณ์นั้น ที่ส่วนนั้นอย่างเดียว ให้จิตจดจ่อ
แน่วแน่แนบสนิทอยู่กับอารมณ์นั้นเท่านั้น ไม่ให้คลาดไปเลย จนในที่สุดจิตน้อมดิ่งแน่วแน่อยู่กับ
นิมิตหรือมโนภาพของสิ่งที่กำหนด ซึ่งเป็นเพียงสัญญาที่อยู่ในใจของผู้กำหนดเอง โดยจิตที่น้อมดิ่ง
แน่วแน่นั้น แนบสนิทเป็นจิตที่มีอารมณ์เป็นหนึ่ง มีอารมณ์เดียว สงบตั้งหมั่นเป็นสมาธิ เมื่อจิตสงบ
เป็นสมาธิเต็มที่แล้ว จะเกิดภาวะจิตที่เป็นสมาธิระดับสูง คืออัปปนาสมาธิเรียกว่า “ฌาน” 

3) ในการเจริญสมถกัมมัฏฐานไม่ได้ใช้สติเพียงอย่างเดียว ยังมีหลักธรรมอื่นเป็น
ส่วนประกอบด้วย ซึ่งการเจริญสมถะโดยทั่วไปหากไม่มีอุปสรรคใด ๆ เกิดขึ้นใช้เพียงมนสิการเฉย ๆ 
ก็สำเร็จผลตามขั้นตอน หากกรณีที่จิตไม่ยอมสนใจอารมณ์นั้น ดึงไม่อยู่คอยจะฟุ้งไป หรือกัมมัฏฐาน
บางอย่างที่ต้องใช้ความคิดพิจารณา จำต้องใช้โยนิโสมนสิการช่วย คือมนสิการโดยอุบาย การทำใน
ใจโดยแยบคลาย หรือรู้จักเดินความคิดนำจิตไปให้ถูกทางสู่เป้าหมาย  อนึ่ง การเจริญสมถะนั้น 
โยนิโสมนสิการที่อาจต้องใช้ ก็เฉพาะประเภทปลุกเร้ากุศลธรรมเท่านั้น นอกจากนั้นยังมีองค์ธรรม
หลายอย่างที่เก่ียวข้องกับการเจริญสมถะ บางอย่างช่วยเป็นฐานค้ำและหนุนให้เกิดสมาธิ บางอย่าง
ทั้งช่วยเกื้อหนุนให้เกิดสมาธิและช่วยในการใช้สมาธิให้สำเร็จประโยชน์เพื่อจุดหมายที่สูงขึ้นไป 
ดังเช่นองค์ธรรมใน อิทธิบาท พละ อินทรีย์ โพชฌงค์ 

มหาสติปัฏฐาน 4 เพื ่อการเจริญวิปัสสนากัมมัฏฐาน  คือมหาสติปัฏฐาน 4 เป็น
เครื่องมือ เป็นอุปกรณ์ ในการเจริญวิปัสสนาในตัวพร้อมโดยตรง อารมณ์ของมหาสติปัฏฐาน 4 
ได้แก่ กัมมัฏฐาน 21 ประการ เป็นอารมณ์วิปัสสนากัมมัฏฐานโดยตรง 

ก. มหาสติปัฏฐาน4 เพื่อการเจริญวิปัสสนากัมมัฏฐานนั้น อาศัยองค์ธรรมของมหาสติ
ปัฏฐาน 4 คือ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ เป็นเครื ่องในการปฏิบัติเจริญภาวนา ซึ ่งมี
จุดมุ่งหมายเพื่อให้ได้ปัญญา ดังนี้ คือ 

1) ความเพียร ความเพียรคอยหนุนเร้าจิตไม่ให้ย่อท้อหดหู่ ไม่ให้รีรอหรือถอยหลัง จึง
ไม่เปิดช่องให้อกุศลธรรมเกิดขึ้น แต่เป็นแรงเร่งเร้าให้จิตเดินรุดหน้าไป หนุนให้กุศลต่าง ๆ เจริญ
ยิ่งขึ้น ความเพียรจะทำหน้าที่ประคองจิตไม่ให้จิตหลุดออกจากอารมณ์กัมมัฏฐานได้ง่าย ๆ และยัง
ช่วยให้จิตมีกำลังส่งเสริมให้ปัญญาทำหน้าที่ได้อย่างดี 

2) สัมปชัญญะ คือปัญญาที่พิจารณาและรู้เท่าทันอารมณ์ (อารมณ์วิปัสสนา) ที่สติ
กำหนดทำให้ไม่หลงใหลไปได้และเข้าใจถูกต้องตามสภาวะที่เป็นจริง  สัมปชัญญะ คือตัวปัญญา 
หรือตัววิปัสสนา ที่ทำหน้าที่กำหนดพิจารณาตัดกิเลส ปหานกิเลส ในอารมณ์วิปัสสนาทั้งหลาย 

3) สติ คือการกำหนด หมายตัว คอยจับอารมณ์ (อารมณ์วิปัสสนา) ไว้ทำให้ตามทันทุก
ขณะ ไม่ลืมเลือนเลอะ พลาดสับสน  สติทำหน้าที่ระลึกกำหนดจับอารมณ์ (อารมณ์วิปัสสนา) เพื่อ
ปัญญาจะได้กำหนดพิจารณาทำหน้าที่ได้อย่างสมบูรณ์ 



 

702    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.6 No.3 (September-December, 2024) 

 

ข. หน้าที่สำคัญของสติในการเจริญวิปัสสนา มีดังนี้ 
1) ในการเจริญวิปัสสนากัมมัฏฐาน สติทำหน้าที่กำหนดอารมณ์ (อารมณ์วิปัสสนา) 

ให้แก่จิต หรือดึงตรึงจิตไว้กับอารมณ์ ซึ่งมุ่งใช้จิตเป็นที่วางอารมณ์ไว้ให้ปัญญากำหนดพิจารณา
ตรวจดูและวิเคราะห์วิจัย โดยใช้จิตที่ตั้งหมั่นเป็นที่ทำงาน 

2) ในการเจริญวิปัสสนากัมมัฏฐาน สติทำหน้าที่ระลึกรู้อารมณ์ (อารมณ์วิปัสสนา) ซึ่ง
ตามความมุ่งหมายอยู่ที่ความรู้ความเข้าใจสภาวธรรม (อารมณ์วิปัสสนา) เฉพาะตัวจริง (ปัจจุบัณ
ขณะ) ของอารมณ์ตามสภาวะเท่านั้น และเพื่อให้ปัญญารู้เท่าทัน ครบถ้วนชัดเจนเกี่ยวกับสภาวะ
ของอารมณ์ สติจึงตามกำหนด กำกับจับอารมณ์นั้น ๆ ให้ทัน ในความเป็นไปของอารมณ์ในปัจจุบัน
ขณะ เพื่อปัญญาจะได้ดูรู้อารมณ์นั้น โดยตลอดทุก ๆ ขณะ คือดูขณะเกิดขึ้น (อุปาทขณะ) คลี่คลาย
ตัว หรือตั้งอยู่ (ฐิติขณะ) จนกระทั่งดับสลายไป (ภังคขณะ) 

3) ในการเจริญวิปัสสนากัมมัฏฐาน สติเป็นเครื่องมือหลักในการทำหน้าที่ให้แกป่ัญญา
ดังกล่าวแล้ว ยังมีหลักธรรมอ่ืนที่เป็นส่วนประกอบด้วย โดยองค์ธรรมที่มีความสำคัญที่จะช่วยให้เกิด
ปัญญา คือโยนิโสมนสิการ การทำในใจโดยแยบคลาย ซึ่งโยนิโสมนสิการทำงานเชื่อมต่ออยู่ระหว่าง
สติกับปัญญา เป็นตัวให้วิธีการแก่ปัญญา หรือเป็นอุบายวิธีของการใช้ปัญญาให้ได้ผล และองค์ธรรม
อื่นที่เป็นส่วนประกอบมีความสำคัญเช่นกัน ได้แก่ สัมมัปปธาน 4 อิทธิบาท 4 อินทรีย์ 5 พละ 5
โพชฌงค์ 7 และอริมรรคมีองค์ 8      
 

อภิปรายผล 
 

 การวิจัยเรื ่องศึกษาวิเคราะห์มหาสติปัฏฐาน 4 เพื ่อการเจริญสมถะและวิปัสสนา 
กัมมัฏฐาน มีประเด็นที่สามารถนำมาอภิปรายผลได้ดังนี้ 
 1.ศึกษามหาสติปัฏฐาน4 ในพระไตรปิฎก  มหาสติปัฏฐาน 4 คือธรรมเป็นที่ตั้งแห่งสติ 
และข้อปฏิบัติที่มีสติเป็นประธาน โดยสติทำหน้าที่ระลึกถึงและเข้าไปตั้งไว้ใน กาย เวทนา จิต ธรรม 
ซึ่งเป็นอารมณ์ของสติ หลักการคือการใช้สติหรือวิธีปฏิบัติเพื่อใช้สติให้เกิดผลดีที่สุด  ด้วยการตั้ง
สติสัมปชัญญะ เพียรพิจารณา กาย เวทนา จิต ธรรม เพื่อกำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกให้ได้มหา
สติปัฏฐาน 4 เป็นหลักปฏิบัติที่สามารถเจริญได้ทั้งสมถะและวิปัสสนากัมมัฏฐาน ซึ่งในมหาสติปัฏ
ฐาน 4 ประกอบด้วยหมวด กาย เวทนา จิต ธรรม แต่ละหมวดมีรายละเอียดในการเจริญกัมมัฏฐาน 
ที่ผู้เป็นสมถยานิกสามารถเจริญสมถกัมมัฏฐานซึ่งนำมาเป็นบาทฐานของวิปัสสนาได้ในตัว  และผู้
เป็นวิปัสสนายานิกสามารถเจริญวิปัสสนากัมมัฏฐานซึ่งเป็นวิปัสสนาล้วนได้โดยตรง   เมื่อครั้งใน
คราวที่พระพุทธองค์ทรงกระทำความเพียรเพื่อตรัสรู้พระอนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณ ก็ทรงใช้วิธีการ



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่6 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2567) |     703 

 

 

เจริญสมถกัมมัฏฐานจนได้ฌานและทรงเจริญวิปัสสนากัมมัฏฐานจนบรรลุอาสวกัขยญาณ ตรัสรู้เป็น
พระสัมมาสัมพุทธเจ้าในที่สุด   มหาสติปัฏฐาน 4 เป็นวิธีปฏิบัติเจริญภาวนาที่มีความเหมาะสมกับ 
(บุคคล) ทุกสังคม ไม่ว่า (บุคคลนั้น) จะอยู่ในสังคมใด สภาวะใด ก็สามารถเจริญสติได้ทุกที่ ทุกเวลา 
ทุกขณะ โดยสติปัฏฐาน 4 ทำให้ทราบว่า การดำเนินชีวิตของ (บุคคลนั้น) มีจุดที่ควรใช้สติคอย
กำกับดูแลทั้งหมดเพียง 4 แห่งเท่านั้น คือ กาย เวทนา จิต ธรรม การดำเนินชีวิตโดยมีสติคุ้มครองก็
จะช่วยให้เป็นอยู่อย่างปลอดภัย ไร้ทุกข์ มีความสุขผ่องใสและเป็นปฏิปทานำไปสู่ความรู้แจ้งอริยสัจ
ธรรม ซึ่งมหาสติปัฏฐาน 4 มีพร้อมทั้งสมถะและวิปัสสนาอยู่ในตัวโดยตรง  อนึ่ง ผู้ปฏิบัติสามารถ
เจริญสมถกัมมัฏฐานตามหลักสติปัฏฐานได้โดยตรง เรียกว่า สมถยานิก ผู้มีสมถะเป็นยาน  ส่วนผู้
ปฏิบัติที่เจริญวิปัสสนาตามแนวทางสติปัฏฐานโดยตรงไปจนถึงที่สุด เรียกว่าสุทธวิปัสสนายายิก ผู้มี
วิปัสสนาล้วนเป็นยาน 
 2. ศึกษาการเจริญสมถะและวิปัสสนากัมมัฏฐาน  การเจริญสมถกัมมัฏฐาน คือการฝึกจิต
ให้สงบเป็นสมาธิ หลักการคือกำหนดใจไว้กับสิ่งใดสิ่งหนึ่ง (เรียกว่าอารมณ์กัมมัฏฐาน) ให้แน่วแน่จน
จิตมีอารมณ์เป็นหนึ่ง มีอารมณ์เดียว สงบตั้งมั่นเป็นสมาธิ เมื่อจิตสงบตั้งมั่นเป็นสมาธิเต็มที่แล้ว จะ
เกิดภาวะจิตที่เป็นสมาธิระดับสูง โดยความมุ่งหมายของสมาธิตามหลักพระพุทธศาสนา คือเพื่อ
เตรียมจิตให้พร้อมที่จะใช้ปัญญาอย่างได้ผลดี หรือเป็นสมาธิเพื่อปัญญา คือสมาธิเพื่อจุดหมายคือ
การรู้เห็นตามเป็นจริง  ดังนั้น การเจริญสมถะ เจริญสมาธิ ก็เพื่อให้ได้สมาธิซึ่งมีวัตถุประสงค์ คือ 1) 
สมาธิภาวนาที่เป็นไปเพื่อทิฏฐธรรมสุขวิหาร  2) สมาธิภาวนาที่เป็นไปเพื่อการได้ญาณทัสสนะ  3) 
สมาธิภาวนาที่เป็นไปเพื่อสติและสัมปชัญญะ  4) สมาธิภาวนาที่เป็นไปเพื่อความสิ้นไปแห่งอาสวะ
ทั้งหลาย การเจริญวิปัสสนากัมมัฏฐาน คือการฝึกอบรมเจริญปัญญา ให้เกิดความรู้แจ้งชัดตามความ
เป็นจริง จนสามารถมีจิตใจเป็นอิสระไม่ถูกครอบงำด้วยกิเลสและความทุกข์  หลักการคือใช้ปัญญา 
กำหนดพิจารณาสภาวธรรม เกิดความรู้แจ้งชัดตามความเป็นจริง เรียกว่า “วิปัสสนาญาณ” จน
สามารถดับกิเลส นำไปสู่วิมุตติ คือความหลุดพ้น 
 3. วิเคราะห์มหาสติปัฏฐาน 4 เพื่อการเจริญสมถะและวิปัสสนากัมมัฏฐาน ในการเจริญ
สมถกัมมัฏฐานเบื้องต้นโดยอาศัยสติเป็นตัวนำ คือใช้สติกุมจิตไว้กับอารมณ์ (อารมณ์กัมมัฏฐาน)  
เพื่อให้จิตเพ่งหรือจับอยู่กับอารมณ์นั้น ต่อเนื่องไปอย่างสม่ำเสมอเพียงแค่นั้นสมถะก็สำเร็จ ได้สมาธิ
ขั้นต้น คือขณิกสมาธิหรือวิปัสสนาสมาธิ  ในการเจริญสมถกัมมัฏฐานที่ต้องการให้จิตสงบตั้งมั่นเป็น
สมาธิขั้นสูงนั้น เมื่อให้สติกำหนดจับอารมณ์ใดแล้ว สติก็ยึดตรึงจิตไว้กับอารมณ์นั้น ที่ส่วนนั้นอย่าง
เดียวจนจิตน้อมดิ่งแน่วแน่อยู่กับนิมิตเป็นจิตที่มีอารมณ์เป็นหนึ่งมีอารมณ์เดียว สงบตั้งมั่นเป็นสมาธิ
และพัฒนาเป็นสมาธิระดับสูงเรียกว่าฌาน  ในการเจริญวิปัสสนากัมมัฏฐาน สติทำหน้าที่ระลึกรู้
อารมณ์ (อารมณ์วิปัสสนา) ซึ่งตามความมุ่งหมายอยู่ที่ความรู้ความเข้าใจสภาวธรรม (อารมณ์



 

704    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.6 No.3 (September-December, 2024) 

 

วิปัสสนา) เฉพาะตัวจริง (ปัจจุบัณขณะ) ของอารมณ์ตามสภาวะเท่านั้น และเพื่อให้ปัญญารู้เท่าทัน 
ครบถ้วนชัดเจนเกี่ยวกับสภาวะของอารมณ์ สติจึงตามกำหนด กำกับจับอารมณ์นั้น ๆ ให้ทัน ใน
ความเป็นไปของอารมณ์ในปัจจุบันขณะ เพื่อปัญญาจะได้ดูรู้อารมณ์นั้น โดยตลอดทุก ๆ ขณะ คือดู
ขณะเกิดขึ้น (อุปาทขณะ) คลี่คลายตัว หรือตั้งอยู่ (ฐิติขณะ) จนกระทั่งดับสลายไป (ภังคขณะ) สติ
เป็นเครื่องมือหลักในการทำหน้าที่ให้แก่ปัญญาดังกล่าวแล้ว ยังมีหลักธรรมอื่นที่เป็นส่วนประกอบ
ด้วย โดยองค์ธรรมที่มีความสำคัญที่จะช่วยให้เกิดปัญญา คือโยนิโสมนสิการ การทำในใจโดยแยบ
คลาย ซึ่งโยนิโสมนสิการทำงานเชื่อมต่ออยู่ระหว่างสติกับปัญญา เป็นตัวให้วิธีการแก่ปัญญา หรือ
เป็นอุบายวิธีของการใช้ปัญญาให้ได้ผล และองค์ธรรมอื่นที่เป็นส่วนประกอบมีความสำคัญเช่นกัน 
ได้แก ่สัมมัปปธาน 4 อิทธิบาท 4 อินทรีย์ 5 พละ 5 โพชฌงค์ 7 และอริมรรคมีองค์ 8   
 

เอกสารอ้างอิง 

 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539) พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

________. อรรถกถาภาษาไทย.(2532). ฉบับมหาจุฬาอฏฺกถา. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย. 

พุทธทาสภิกขุ, (2549), สมถะวิปัสสนา แห่งยุคปรมณู, กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ ตถตา พับลิเคชั่นจำกัด,  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโฺต). (2557) พุทธธรรม ฉบับปรบัขยาย. พิมพ์ครั้งที่ 39. กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระมงคลเทพมุนี (สด จนฺทสโร).(2558) สมถวิปัสสนาภาวนาตามแนวสติปัฏฐาน 4 ถึงธรรมกาย

และพระนิพพานของพระพุทธเจ้า. พิมพ์ครั้งที่ 15. นครปฐม: บริษัท เพชรเกษม พริ้นติ้ง 
กรุ๊ป จำกัด. 

พระธรรมธีรราชมหามุณี (โชดก ญาณสิทธิ).(2557) หลักปฏิบัติสมถะและวิปัสสนากรรมฐาน. พิมพ์
คร้ังที่ 5. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

 
 


