
  

แนวทางการจัดการตนเองตามหลักอิทธิบาท 4* 
GUIDELINES FOR SELF-MANAGEMENT ACCORDING TO THE 

PRINCIPLES OF 4 IDDHIPADA 
 

เอกไผท แก้วหอม1, สมชัย ศรีนอก2 และ พระมหาสมบูรณ์ สุธมโฺม3 

Ekpai Kaewhom1, Somchai Srinok2 and Phramaha Somboon Sudhammo3 

1-3คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
1-3Faculty of Education, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand  

Corresponding Author’s Email: akepathai2@gmail.com 
วันที่รับบทความ : 11 ตุลาคม 2568; วันแก้ไขบทความ 8 พฤศจิกายน 2568; วันตอบรับบทความ : 10 พฤศจิกายน 2568  

Received 11 October 2025; Revised 8 November 2025; Accepted 10 November 2025 

 

บทคัดยอ่ 
บทความเรื่อง “แนวทางการจัดการตนเองตามหลักอิทธิบาท 4” มีวัตถุประสงค์เพื่อ

ศึกษาความหมายและหลักการของอิทธิบาท 4 วิเคราะห์แนวทางการจัดการตนเองตาม
หลักธรรมดังกล่าว และเสนอแนวทางการประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวัน โดยอาศัยแนวคิดทาง
พระพุทธศาสนาผสมผสานกับแนวคิดทางจิตวิทยาสมัยใหม่ ผลการศึกษาพบว่า หลักอิทธิบาท 
4 ได้แก่ ฉันทะ วิริยะ จิตตะ และวิมังสา เป็นหลักธรรมสำคัญท่ีสามารถนำมาพัฒนาการจัดการ
ตนเองได้อย่างมีประสิทธิภาพ ฉันทะเป็นแรงบันดาลใจให้เกิดความรักและพอใจในสิ่งที่ทำ 
วิริยะช่วยส่งเสริมความเพียรและวินัยในการดำเนินชีวิต จิตตะช่วยสร้างสมาธิและความตั้งใจมั่น 
ส่วนวิมังสาเป็นกระบวนการใคร่ครวญและประเมินตนเองอย่างมีเหตุผล เมื่อบูรณาการทั้งสี่
องค์ประกอบเข้าด้วยกัน จะช่วยให้บุคคลสามารถควบคุมตนเอง มีแรงจูงใจภายใน และพัฒนา
ความสมดุลระหว่างความสำเร็จทางโลกและความสงบทางใจได้อย่างยั ่งยืน นอกจากนี้ยัง

                                                           
*เอกไผท แก้วหอม, สมชัย ศรีนอก และ พระมหาสมบูรณ์ สุธมฺโม. (2568). แนวทางการจัดการตนเองตามหลักอิทธิบาท 4. 

วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม, 3(6), 860-871. 
Ekpai Kaewhom, Somchai Srinok and Phramaha Somboon Sudhammo. (2025). Guidelines For Self-

Management According To The Principles Of 4 Iddhipada. Journal of Interdisciplinary Social Development, 
3(6), 860-871.;  

DOI: https://doi.org/10.    
Website: https://so12.tci-thaijo.org/index.php/JISDIADP/   

https://doi.org/10
https://so12.tci-thaijo.org/index.php/JISDIADP/


  วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน - ธันวาคม 2568)             | 861 

 

สามารถประยุกต์ใช้ได้ในหลายบริบท ทั ้งในด้านการศึกษา การทำงาน และชี วิตส่วนตัว 
โดยเฉพาะการพัฒนาแนวทางฝึกอบรมหรือหลักสูตรจิตพุทธเพ่ือส่งเสริมการจัดการตนเองอย่าง
มีคุณธรรมและปัญญา 
ค าส าคัญ: การจัดการตนเอง, อิทธิบาท 4, การพัฒนาตนเอง, การประยุกต์ใช้หลักธรรม, จิต
พุทธ 
 

Abstract  
  The article titled “Self-Management Based on the Four Paths to 
Accomplishment (Iddhipada 4)” aims to explore the meaning and principles of 
Iddhipada 4, analyze its relevance to self-management, and propose practical 
applications for daily life by integrating Buddhist philosophy with modern 
psychological concepts. The findings indicate that the Four Iddhipada principles 
Chanda (desire), Viriya (effort), Citta (concentration), and Vimamsa (investigation) 
serve as effective frameworks for developing self-management skills. Chanda 
inspires motivation and satisfaction in purposeful action; Viriya enhances 
perseverance and self-discipline; Citta cultivates mindfulness and focused 
intention; and Vimamsa encourages self-reflection and rational improvement. 
When combined, these four principles enable individuals to regulate their 
behavior, sustain intrinsic motivation, and achieve a balanced integration of 
external success and inner peace. Furthermore, these principles can be applied 
across various contexts, including education, workplace management, and 
personal development. They also provide a foundation for creating Buddhist-
based training programs aimed at fostering ethical and mindful self-management 
for sustainable human development. 
Keywords: Self-management, Iddhipada 4, Self-development, Buddhist 
principles, Mindful living 
 
 



862 | Journal of Interdisciplinary Social Development (JISDIADP) Vol.3 No.6(November-December 2025)                               

บทน า 
ในสังคมปัจจุบันซึ ่งเต็มไปด้วยการแข่งขันทางเศรษฐกิจ เทคโนโลยี และสังคมที่

เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว มนุษย์ต้องเผชิญกับแรงกดดันจากหลายด้าน ทั้งด้านการทำงาน 
การศึกษา และชีวิตส่วนตัว ซึ่งส่งผลให้เกิดปัญหาการขาดการจัดการตนเอง เช่น การขาด
แรงจูงใจ ความเพียร ความมุ่งมั่น และสมาธิในการดำเนินชีวิต (Bandura, 1991; Locke & 
Latham, 2002) การขาดทักษะในการจัดการตนเองนำไปสู ่ภาวะเครียด การตัดสินใจที ่
ผิดพลาด และการไม่สามารถพัฒนาศักยภาพของตนเองได้อย่างเต็มที่ 

แนวคิดเรื่อง “การจัดการตนเอง” (Self-Management) เป็นกระบวนการที่บุคคลใช้
เพื ่อควบคุมพฤติกรรม ความคิด และอารมณ์ของตนเอง เพื ่อให้บรรลุเป้าหมายที ่ต ั ้งไว้ 
(Zimmerman, 2000) ซึ่งสอดคล้องกับหลักธรรมในพระพุทธศาสนาที่เน้น “การฝึกตน” (อตฺต
นา โจทยตฺตานํ) หมายถึง การรู้จักกำกับตนเองให้ดำเนินชีวิตในทางที่ถูกต้องและเป็นประโยชน์
ต่อทั้งตนเองและสังคม (พระธรรมปิฎก, 2541) 

หนึ่งในหลักธรรมสำคัญที่เกี่ยวข้องกับการพัฒนาการจัดการตนเองคือ อิทธิบาท 4 ซึ่ง
ประกอบด้วย ฉันทะ (Chanda) ความพอใจในการทำสิ่งใดสิ่งหนึ่ง, วิริยะ (Viriya) ความเพียร
พยายาม, จิตตะ (Citta) ความตั ้งใจมั ่น และ วิมังสา (Vimamsa) การใช้ปัญญาพิจารณา
ไตร่ตรอง (พระธรรมปิฎก, 2548) หลักธรรมนี้เป็นแนวทางแห่งความสำเร็จทางโลกและทาง
ธรรม เพราะช่วยให้บุคคลมีแรงขับเคลื่อนภายใน มีสมาธิ และมีการใคร่ครวญตนเองอย่างมี
เหตุผล ซึ่งเป็นรากฐานสำคัญของการจัดการตนเองในชีวิตประจำวัน 

ในยุคที่สังคมเผชิญกับภาวะวิกฤตด้านคุณธรรมและความเครียดจากเทคโนโลยีดิจิทัล 
การนำหลักอิทธิบาท 4 มาประยุกต์ใช้สามารถช่วยให้บุคคลพัฒนาการจัดการตนเองได้อย่างมี
สมดุล ทั้งในด้านจิตใจ พฤติกรรม และความคิด โดยเฉพาะในบริบทการศึกษาและการทำงาน 
ซึ่งต้องอาศัยแรงจูงใจ ความมุ่งม่ัน และการประเมินตนเองอย่างต่อเนื่อง (Srisamran, 2019) 

ดังนั ้น การศึกษาเรื ่อง “แนวทางการจัดการตนเองตามหลักอิทธิบาท 4” จึงมี
ความสำคัญยิ่ง เพราะเป็นการผสมผสานองค์ความรู้ทางพุทธธรรมเข้ากับแนวคิดทางจิตวิทยา
สมัยใหม่ เพื่อพัฒนาแนวทางที่ช่วยให้มนุษย์สามารถดำเนินชีวิตอย่างมีสติ สมดุล และมี
คุณภาพ 

บทความนี้มุ่งเน้นการศึกษาแนวคิดทางพระพุทธศาสนาเกี่ยวกับหลักอิทธิบาท 4 และ
การประยุกต์ใช้ในมิติของการจัดการตนเอง ทั้งในด้านส่วนบุคคล การศึกษา และการทำงาน 



  วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน - ธันวาคม 2568)             | 863 

 

โดยเชื่อมโยงกับแนวคิดทางจิตวิทยาและการพัฒนาศักยภาพมนุษย์ในยุคปัจจุบัน เพ่ือให้ได้แนว
ทางการดำเนินชีวิตที่สมดุลและมีประสิทธิผล 

 

การทบทวนวรรณกรรม 
ความหมายและลักษณะของการจัดการตนเอง 
การจัดการตนเอง (Self-Management) หมายถึง กระบวนการที ่บุคคลควบคุม

พฤติกรรม ความคิด และอารมณ์ของตนเองเพื่อให้บรรลุเป้าหมายที่กำหนดไว้ (Bandura, 
1991) โดยเป็นการกำหนดเป้าหมาย การวางแผน การลงมือปฏิบัติ การประเมินผล และการ
ปรับปรุงตนเองอย่างต่อเนื่อง (Zimmerman, 2000) ซึ่งเป็นกลไกสำคัญในการพัฒนาศักยภาพ
ของบุคคลให้สามารถดำเนินชีวิตอย่างมีประสิทธิภาพ 

องค ์ประกอบของการจ ัดการตนเองตามแนวค ิดของ Zimmerman (2000) 
ประกอบด้วย 3 ขั้นตอนหลัก ได้แก่ 

1. การเตรียมการ (Forethought phase) การกำหนดเป้าหมายและแรงจูงใจในการ
ปฏิบัติ 

2. การปฏิบัติ (Performance phase) การเฝ้าติดตามพฤติกรรมของตนเองอย่างมีสติ
และวินัย 

3. การสะท้อนผล (Self-reflection phase) การประเมินผลและการปรับปรุงแนวทาง
เพ่ือพัฒนาตนเองให้ดียิ่งขึ้น 

ทฤษฎีที่เกี่ยวข้อง 
1. ทฤษฎีแรงจูงใจ (Motivation Theory) แรงจูงใจเป็นแรงผลักดันภายในที่ทำให้

บุคคลแสดงพฤติกรรมเพื่อบรรลุเป้าหมาย (Deci & Ryan, 1985) โดยแบ่งเป็นแรงจูงใจภายใน 
(Intrinsic motivation) และแรงจูงใจภายนอก (Extrinsic motivation) ซึ่งแรงจูงใจภายในถือ
เป็นปัจจัยสำคัญในการพัฒนาการจัดการตนเอง 

2. ทฤษฎีเป้าหมาย (Goal Setting Theory) Locke และ Latham (2002) อธิบาย
ว่า การตั้งเป้าหมายที่ชัดเจนและมีความท้าทายจะช่วยเพิ่มประสิทธิภาพในการทำงาน และ
กระตุ ้นให้บุคคลมีความพยายามและสมาธิมากขึ ้น ซึ ่งสอดคล้องกับหลัก “ฉันทะ” และ 
“วิริยะ” ในอิทธิบาท 4 



864 | Journal of Interdisciplinary Social Development (JISDIADP) Vol.3 No.6(November-December 2025)                               

3. แนวคิดจิตวิทยาเชิงพุทธ (Buddhist Psychology) มุ่งเน้นการรู้เท่าทันตนเอง 
การพิจารณาเหตุและผลของพฤติกรรม การมีสติและสมาธิในการดำเนินชีวิต ซึ่งช่วยให้บุคคล
สามารถควบคุมตนเองได้อย่างมีปัญญา (พระธรรมปิฎก, 2541) 

กล่าวโดยสรุป การจัดการตนเองเป็นกระบวนการที่เกิดจากความตระหนักรู้ภายใน 
การมีแรงจูงใจ และการพัฒนาอย่างมีระบบ โดยสามารถเสริมสร้างได้ด้วยหลักธรรมใน
พระพุทธศาสนา เช่น อิทธิบาท 4 ซึ่งเป็นกลไกแห่งความสำเร็จที่ช่วยพัฒนาทั้งด้านจิตใจและ
พฤติกรรม 

หลักอิทธิบาท 4 

คำว่า “อิทธิบาท” (Iddhipāda) แปลตามศัพท์ว่า “ธรรมที่เป็นเหตุให้ถึงความสำเร็จ” 
(พระธรรมปิฎก, 2548) เป็นหลักธรรมที่มุ่งเน้นการสร้างพลังภายในเพื่อบรรลุผลตามที่มุ่งหมาย 
โดยอธิบายว่า การจะประสบความสำเร็จในสิ่งใดสิ่งหนึ่งได้นั้น จำเป็นต้องมีเหตุปัจจัยสี่ประการ 
คือ 

1. ฉันทะ (Chanda) ความพอใจหรือรักในสิ่งที่ทำ เป็นแรงขับเคลื่อนภายในที่ทำให้
เกิดความสุขในการปฏิบัติหน้าที่ 

2. วิริยะ (Viriya) ความเพียรพยายาม ความมุ่งม่ันไม่ย่อท้อต่ออุปสรรค 
3. จิตตะ (Citta) ความตั้งใจมั่นและเอาใจใส่ในสิ่งที่ทำอย่างต่อเนื่อง 
4. วิมังสา (Vimamsa) การใคร่ครวญ พิจารณาด้วยปัญญา เพื่อปรับปรุงแก้ไขให้

เกิดผลสำเร็จที่ดีขึ้น 
หลักธรรมทั้ง 4 ประการนี้เป็นกระบวนการทางจิตที่สามารถนำไปพัฒนาการจัดการ

ตนเองได้อย่างมีประสิทธิภาพ โดย “ฉันทะ” ช่วยสร้างแรงบันดาลใจ, “วิริยะ” ช่วยสร้างความ
อดทน, “จิตตะ” ช่วยสร้างสมาธิ และ “วิมังสา” ช่วยสร้างการคิดวิเคราะห์อย่างมีเหตุผล ซึ่ง
ทั้งหมดสอดคล้องกับกระบวนการพัฒนาตนเองตามแนวคิดจิตวิทยาสมัยใหม่ (Srisamran, 
2019) 

งานวิจัยและเอกสารที่เกี่ยวข้อง 
มีงานวิจัยหลายชิ้นที่แสดงให้เห็นถึงความสัมพันธ์ระหว่างหลักอิทธิบาท 4 กับการ

พัฒนาการจัดการตนเองและคุณภาพชีวิต เช่น 



  วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน - ธันวาคม 2568)             | 865 

 

Srisamran (2019) พบว ่า การประย ุกต ์ใช ้หล ักอ ิทธ ิบาท 4 ในกล ุ ่มน ักศ ึกษา
มหาวิทยาลัยช่วยให้เกิดการตระหนักรู้ในตนเองมากขึ้น มีแรงจูงใจในการเรียน และสามารถ
กำหนดเป้าหมายชีวิตได้ชัดเจนขึ้น 

Boonprasert (2020) รายงานว่าการใช้หลักอิทธิบาท 4 ในการบริหารจัดการองค์กร
ทางการศึกษา ส่งผลให้บุคลากรมีความรับผิดชอบสูงขึ้น และสามารถทำงานอย่างมีความสุข
และสมดุลทางจิตใจ 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) (2553) อธิบายเพิ่มเติมว่า การฝึกอิทธิบาท 4 เป็น
วิธีการสร้าง “พลังภายใน” ที่ช่วยให้บุคคลสามารถพัฒนาได้ทั้งทางโลกและทางธรรม 
จากการทบทวนแนวคิดและงานวิจัยดังกล่าว สามารถสรุปได้ว่า หลักอิทธิบาท 4 มีศักยภาพสูง
ในการเป็นกรอบแนวคิดเพ่ือพัฒนาการจัดการตนเองอย่างเป็นระบบ ทั้งในมิติส่วนบุคคล 
การศึกษา และการบริหารองค์กร 
 การจัดการตนเองเป็นกระบวนการที่บุคคลใช้ควบคุมพฤติกรรม ความคิด และอารมณ์
ของตนเองเพื่อให้บรรลุเป้าหมายที่ตั้งไว้ เป็นการพัฒนาความสามารถภายในผ่านการกำหนด
เป้าหมาย การวางแผน การลงมือทำ การประเมินผล และการปรับปรุงอย่างต่อเนื่อง ซึ่งช่วยให้
บุคคลสามารถดำเนินชีวิตได้อย่างมีประสิทธิภาพและมีวินัยในตนเอง การจัดการตนเอง
ประกอบด้วยสามขั้นตอนสำคัญ ได้แก่ การเตรียมการซึ่งเป็นการตั้งเป้าหมายและกำหนด
แรงจูงใจ การปฏิบัติที่เน้นการควบคุมและติดตามพฤติกรรมด้วยสติ และการสะท้อนผลซึ่งเป็น
การประเมินตนเองเพื่อนำไปสู่การพัฒนาในรอบต่อไป แนวคิดนี้สัมพันธ์กับทฤษฎีทางจิตวิทยา
หลายประการ เช่น ทฤษฎีแรงจูงใจที่อธิบายว่าความต้องการภายในเป็นพลังขับเคลื่อนให้บุคคล
เกิดความพยายามและมุ่งมั่นในการกระทำ ทฤษฎีการตั้งเป้าหมายที่ชี้ว่าการมีเป้าหมายที่
ชัดเจนและมีความท้าทายจะเพิ่มความสามารถในการควบคุมตนเอง และแนวคิดจิตวิทยาเชิง
พุทธที่เน้นความตระหนักรู้และการมีสต ิในการดำเนินชีวิต ซึ่งช่วยให้บุคคลสามารถรู้จักคิด 
พิจารณา และปรับปรุงตนเองอย่างมีเหตุผลและปัญญา การจัดการตนเองจึงเป็นผลลัพธ์ของ
การฝึกฝนภายในที ่ต ่อเนื ่องและเป็นระบบ ซึ ่งสามารถเสริมสร้างได้ด้วยหลักธรรมใน
พระพุทธศาสนา โดยเฉพาะอิทธิบาท 4 ที่ถือเป็นหลักธรรมแห่งความสำเร็จ อิทธิบาท 4 
หมายถึงธรรมที่เป็นเหตุให้ถึงความสำเร็จ เป็นแนวทางในการพัฒนาพลังภายในของมนุษย์เพื่อ
บรรลุผลตามเป้าหมาย ประกอบด้วย ฉันทะ ความพอใจและรักในสิ่งที่ทำ วิริยะ ความเพียร
พยายามไม่ย่อท้อ จิตตะ ความตั้งใจมั่นและใส่ใจในสิ่งที่ทำ และวิมังสา การใช้ปัญญาไตร่ตรอง



866 | Journal of Interdisciplinary Social Development (JISDIADP) Vol.3 No.6(November-December 2025)                               

และประเมินตนเองเพื่อปรับปรุงให้ดีขึ้น แต่ละองค์ประกอบมีความสัมพันธ์ต่อกระบวนการ
จัดการตนเองอย่างใกล้ชิด ฉันทะเป็นแรงจูงใจภายในที่ทำให้บุคคลเริ่มต้นและรักษาความมุ่งมั่น 
วิริยะช่วยให้เกิดความอดทนต่ออุปสรรคและพัฒนาความสม่ำเสมอในการกระทำ จิตตะช่วย
เสริมสมาธิและความตั้งใจ ส่วนวิมังสาช่วยให้เกิดการคิดวิเคราะห์และการปรับปรุงอย่างมี
เหตุผล การนำหลักอิทธิบาท 4 มาประยุกต์ใช้จึงเป็นการเสริมสร้างการจัดการตนเองให้มีทั้งมิติ
ของจิตใจและพฤติกรรม งานวิจัยหลายชิ้นสนับสนุนแนวคิดนี้ โดยชี้ว่าการฝึกอิทธิบาท 4 
สามารถช่วยเพิ่มแรงจูงใจ ความรับผิดชอบ และสมาธิในการเรียนหรือการทำงาน อีกทั้งยัง
ส่งเสริมให้บุคคลเกิดความสมดุลทางอารมณ์และความสุขในชีวิต การพัฒนาการจัดการตนเอง
ตามหลักอิทธิบาท 4 จึงเป็นแนวทางท่ีช่วยให้มนุษย์สามารถพัฒนาทั้งความสำเร็จภายนอกและ
ความสงบภายในได้อย่างยั่งยืน 
 

การวิเคราะห์แนวทางการจัดการตนเองตามหลักอิทธิบาท 4 

หลักอิทธิบาท 4 เป็นแนวทางทางพุทธธรรมที่มุ่งเน้นการสร้างพลังภายในเพื่อบรรลุ
ความสำเร็จ ทั ้งทางโลกและทางธรรม ซึ ่งสามารถประยุกต์ใช้เป็นกรอบแนวคิดในการ
พัฒนาการจัดการตนเองได้อย่างเป็นระบบ โดยแต่ละองค์ประกอบของอิทธิบาท 4 ได้แก่ ฉันทะ 
วิริยะ จิตตะ และวิมังสา ล้วนมีความสัมพันธ์กับกระบวนการพัฒนาตนเองในเชิงจิตวิทยาและ
พฤติกรรมมนุษย์อย่างใกล้ชิด (พระธรรมปิฎก, 2548; Bandura, 1991) ซึ่งจะได้อธิบายต่อไป 
ดังนี้ 

1. ฉันทะ การสร้างแรงบันดาลใจและความพึงพอใจในตนเอง 
“ฉันทะ” หมายถึง ความรัก ความพอใจ และความปรารถนาอย่างจริงใจในสิ่งที่ตน

กระทำ เป็นแรงขับเคลื่อนภายในที่ทำให้บุคคลเกิดความสุขและมุ่งมั่นในการทำงานหรือการ
เรียนรู ้ (พระพรหมคุณาภรณ์ , 2553) การสร้างฉันทะในการจัดการตนเองเร ิ ่มจากการ
ตั้งเป้าหมายชีวิตที่มีคุณค่าและมีความหมาย ซึ่งช่วยให้บุคคลมีทิศทางในการดำเนินชีวิตที่
ชัดเจนและไม่หลงทาง (Locke & Latham, 2002) การพัฒนาเจตคติท่ีดีต่อการทำงานและการ
เร ียนรู ้ย ังช ่วยเสริมให้เกิดแรงจูงใจภายใน ( Intrinsic motivation) ซึ ่งเป็นพื ้นฐานของ
ความสำเร็จที่ยั่งยืน (Deci & Ryan, 1985) เมื่อบุคคลมีความพึงพอใจในสิ่งที่ทำ จะเกิดพลังใจ
ที่มั่นคงและสามารถควบคุมอารมณ์และพฤติกรรมได้ดีขึ้น 

 



  วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน - ธันวาคม 2568)             | 867 

 

2. วิริยะ การพัฒนาความเพียรและวินัยในตนเอง 
“วิริยะ” หมายถึง ความเพียรพยายาม ความมุ่งมั่น และความกล้าเผชิญต่ออุปสรรค 

เป็นองค์ประกอบที่ช่วยให้บุคคลพัฒนาความอดทนและสร้างวินัยในตนเอง (พระธรรมปิฎก , 
2541) การฝึกวิริยะสามารถทำได้โดยการจัดการเวลาอย่างมีประสิทธิภาพ การกำหนดแผนการ
ทำงาน และการปฏิบัติตามแผนอย่างสม่ำเสมอ การมีวินัยในตนเองเป็นปัจจัยสำคัญที่ช่วยให้
บุคคลไม่ละทิ ้งเป้าหมายแม้ต้องเผชิญความยากลำบาก ซึ ่งสอดคล้องกับแนวคิด “Self-
Regulation Theory” ของ Bandura (1991) ที ่มองว่าความเพียรเป็นผลจากการควบคุม
ตนเองและการประเมินผลอย่างต่อเนื่อง นอกจากนี้ การเพียรอย่างต่อเนื่องยังเป็นหนทางสู่การ
พัฒนาศักยภาพสูงสุดของบุคคลในทุกด้านทั้งทางกาย จิตใจ และปัญญา 

3. จิตตะ การสร้างสมาธิและความใส่ใจในเป้าหมาย 
“จิตตะ” หมายถึง ความตั ้งใจมั ่น ความใส่ใจ และการมุ ่งจิตไปสู ่เป้าหมายอย่าง

ต่อเนื่อง เป็นการใช้พลังสมาธิและสติเป็นเครื่องมือควบคุมความคิดและอารมณ์ (พระธรรมปิฎก
, 2548) การมีสติในทุกกิจกรรมช่วยให้บุคคลสามารถจดจ่อกับสิ่งที่ทำ ลดความฟุ้งซ่าน และ
เพิ่มคุณภาพของผลงาน การฝึกสมาธิไม่เพียงช่วยให้เกิดความสงบในจิตใจ แต่ยังเป็นกลไก
สำคัญในการพัฒนาความคิดเชิงวิเคราะห์และการแก้ปัญหาอย่างมีเหตุผล (Kabat-Zinn, 
1994) การมีจิตที่มั่นคงและใส่ใจในสิ่งที่ทำยังเป็นพื้นฐานของการพัฒนาทักษะการเรียนรู้และ
การตัดสินใจ ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดจิตวิทยาเชิงพุทธที่เน้น “สติปัฏฐาน” หรือการรู้เท่าทันใน
ปัจจุบันขณะ 

4. วิมังสา การประเมินและปรับปรุงตนเองอย่างต่อเนื่อง 
“วิมังสา” หมายถึง การพิจารณาใคร่ครวญด้วยปัญญา เพื่อวิเคราะห์เหตุและผลของ

การกระทำ และปรับปรุงให้ดีขึ้น (พระพรหมคุณาภรณ์ , 2553) การฝึกวิมังสาในกระบวนการ
จัดการตนเองคือการใคร่ครวญผลของการกระทำ การเรียนรู้จากความผิดพลาด และการปรับ
แผนการดำเนินชีวิตอย่างมีเหตุผล กระบวนการนี้คล้ายกับขั้นตอน “Self-reflection” ใน
ทฤษฎีการจัดการตนเองของ Zimmerman (2000) ซึ่งมองว่าการสะท้อนตนเองเป็นหัวใจ
สำคัญของการพัฒนาอย่างยั่งยืน การใคร่ครวญยังช่วยให้บุคคลรู้เท่าทันอารมณ์และพฤติกรรม
ของตนเอง สามารถปรับแนวทางการใช้ชีวิตให้เหมาะสมกับสถานการณ์และค่านิยมของตนเอง 

จากการวิเคราะห์พบว่า อิทธิบาท 4 เป็นหลักธรรมที่สามารถนำมาประยุกต์ใช้เพื ่อ
พัฒนาการจัดการตนเองได้อย่างครบวงจร “ฉันทะ” เป็นแรงบันดาลใจในการเริ่มต้น “วิริยะ” 



868 | Journal of Interdisciplinary Social Development (JISDIADP) Vol.3 No.6(November-December 2025)                               

เป็นพลังขับเคลื่อนให้เกิดการลงมือทำ “จิตตะ” เป็นพลังแห่งความตั้งมั่นในการดำเนินตาม
เป้าหมาย และ “วิมังสา” เป็นเครื่องมือในการตรวจสอบและพัฒนาตนเองอย่างต่อเนื่อง การ
ผสมผสานองค์ประกอบทั้ง 4 นี้จะช่วยให้บุคคลสามารถดำเนินชีวิตอย่างมีสติ มีวินัย และบรรลุ
เป้าหมายได้อย่างสมดุล ทั้งในมิติของความสำเร็จภายนอกและความสงบภายใน 

 
แนวทางการประยุกต์ใช้ในชีวิตประจ าวัน 

หลักอิทธิบาท 4 เป็นเครื่องมือทางจิตที่สามารถนำมาประยุกต์ใช้ได้อย่างกว้างขวางใน
ชีวิตประจำวัน เพื่อส่งเสริมการจัดการตนเองและพัฒนาคุณภาพชีวิตให้สมดุลทั้งด้านร่างกาย 
จิตใจ และปัญญา การนำหลักธรรมนี้มาปรับใช้ในบริบทต่าง ๆ ช่วยให้บุคคลรู้จักควบคุมตนเอง
อย่างมีสติ มีแรงจูงใจ มีความเพียร และสามารถปรับปรุงตนเองได้อย่างต่อเนื่อง (พระธรรม
ปิฎก, 2548; Deci & Ryan, 1985) 

การใช้หลักอิทธิบาท 4 ในการพัฒนาตนเองของนักเรียน/นักศึกษา 
การพัฒนาตนเองของผู้เรียนจำเป็นต้องอาศัยแรงจูงใจ ความเพียร และความตั้งใจ ซึ่ง

หลักอิทธิบาท 4 สามารถส่งเสริมได้อย่างเหมาะสม “ฉันทะ” ช่วยให้นักเรียนเกิดแรงบันดาลใจ
และความพอใจในการเรียน โดยตั้งเป้าหมายทางการศึกษาให้สอดคล้องกับความสนใจและ
คุณค่าของชีวิต “วิริยะ” ช่วยสร้างความมุ ่งมั ่นและวินัย เช่น การฝึกจัดตารางเวลาและ
รับผิดชอบต่อภาระงาน “จิตตะ” ช่วยเสริมสมาธิและการจดจ่อ ทำให้ผู้เรียนมีสมาธิในการอ่าน
หนังสือหรือทำกิจกรรมการเรียนรู้ ส่วน “วิมังสา” ช่วยให้นักเรียนรู้จักประเมินผลการเรียนรู้
ของตนเองอย่างมีเหตุผล ปรับปรุงจุดอ่อน และพัฒนาจุดแข็งได้ต่อเนื่อง (Zimmerman, 
2000) การประยุกต์ใช้หลักอิทธิบาท 4 ในการศึกษา จึงเป็นแนวทางที่ช่วยให้ผู้เรียนเรียนรู้ด้วย
ตนเอง มีเป้าหมายชีวิตที่ชัดเจน และสามารถพัฒนาอย่างยั่งยืน (Srisamran, 2019) 

การประยุกต์ใช้ในองค์กรเพื่อเพิ่มประสิทธิภาพการท างาน 
ในบริบทขององค์กร หลักอิทธิบาท 4 สามารถเป็นแนวทางในการพัฒนาศักยภาพ

บุคลากรและสร้างวัฒนธรรมการทำงานเชิงบวก “ฉันทะ” ช่วยสร้างแรงจูงใจและความผูกพัน
กับองค์กรโดยให้บุคลากรเห็นคุณค่าของงานและผลลัพธ์ที่ตนมีส่วนร่วม “วิริยะ” ส่งเสริมความ
เพียรพยายาม ความมุ่งมั่น และความรับผิดชอบต่อหน้าที่ “จิตตะ” ทำให้บุคลากรมีสมาธิและ
ใส่ใจรายละเอียดของงาน ช่วยลดความผิดพลาดและเพิ่มคุณภาพการทำงาน ส่วน “วิมังสา” 
เป็นเครื่องมือในการวิเคราะห์กระบวนการทำงาน การประเมินผล และการปรับปรุงอย่าง



  วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน - ธันวาคม 2568)             | 869 

 

ต่อเนื่องเพื่อเพิ่มประสิทธิภาพขององค์กร (Boonprasert, 2020) การบริหารจัดการองค์กรที่
ผสานหลักอิทธิบาท 4 จึงช่วยให้เกิดความสมดุลระหว่างผลสัมฤทธิ์ทางการทำงานกับความสุข
ของบุคลากร ซึ่งเป็นหัวใจของการพัฒนาองค์กรอย่างยั่งยืน 

การประยุกต์ใช้ในชีวิตส่วนตัวเพื่อสร้างสมดุลทางจิตใจและอาชีพ 
ในชีวิตประจำวัน หลักอิทธิบาท 4 ช่วยให้บุคคลสามารถควบคุมอารมณ์และความคิด

ได้อย่างมีสติ “ฉันทะ” ทำให้เกิดความพึงพอใจในชีวิตและอาชีพ โดยมองเห็นคุณค่าของสิ่งที่ทำ 
“วิริยะ” ช่วยให้สามารถต่อสู้กับความเหนื่อยล้า ความท้อแท้ และปัญหาอุปสรรคได้อย่างมีสติ 
“จิตตะ” ช่วยสร้างสมาธิในกิจกรรมประจำวัน เช่น การทำงาน การดูแลครอบครัว หรือการ
พัฒนาตนเอง ขณะที่ “วิมังสา” ส่งเสริมให้รู้จักใคร่ครวญชีวิตอย่างมีเหตุผล เรียนรู้จากความ
ผิดพลาด และปรับตัวให้เข้ากับการเปลี่ยนแปลง (Kabat-Zinn, 1994) การดำเนินชีวิตภายใต้
กรอบอิทธิบาท 4 ทำให้บุคคลเกิดความสงบภายใน มีความสุขทางใจ และสามารถรักษาสมดุล
ระหว่างชีวิตส่วนตัวกับการทำงานได้อย่างเหมาะสม 

การพัฒนาแนวทางฝึกอบรมหรือหลักสูตรจิตพุทธเพื่อส่งเสริมการจัดการตนเอง 
การพัฒนาโปรแกรมฝึกอบรมหรือหลักสูตรจิตพุทธ (Buddhist-based Training 

Program) เป็นอีกแนวทางหนึ่งในการประยุกต์ใช้หลักอิทธิบาท 4 เพื่อส่งเสริมการจัดการ
ตนเองในระดับบุคคลและองค์กร หลักสูตรลักษณะนี้ควรมุ่งเน้นการสร้างแรงบันดาลใจ (ฉันทะ) 
การสร้างวินัยและความเพียร (วิริยะ) การฝึกสมาธิและสติ (จิตตะ) และการใคร่ครวญด้วย
ปัญญา (วิมังสา) ผ่านกระบวนการเรียนรู้เชิงประสบการณ์ เช่น การทำสมาธิ การสะท้อนตนเอง 
และกิจกรรมกลุ่ม (พระพรหมคุณาภรณ์ , 2553) การฝึกอบรมลักษณะนี้จะช่วยให้ผู้เข้าร่วม
สามารถนำหลักธรรมไปใช้ในการดำเนินชีวิตจริง พัฒนาความตระหนักรู ้ และเสริมสร้าง
ศักยภาพในการควบคุมตนเองอย่างมีปัญญา ซึ่งเป็นพื้นฐานของการพัฒนามนุษย์ในยุคสังคม
แห่งการเปลี่ยนแปลง (Srisamran, 2019) 

การประยุกต์ใช้หลักอิทธิบาท 4 ในชีวิตประจำวันเป็นการพัฒนา “พลังภายใน” ที่ช่วย
ให้บุคคลดำเนินชีวิตอย่างมีสติ สมดุล และมีประสิทธิภาพ ฉันทะสร้างแรงบันดาลใจ วิริยะเสริม
ความเพียร จิตตะช่วยสร้างสมาธิ และวิม ังสาสร้างปัญญาในการใคร่ครวญ เมื ่อทั ้งส ี ่
องค์ประกอบทำงานร่วมกัน บุคคลจะสามารถจัดการตนเองได้อย่างรอบด้าน นำไปสู ่
ความสำเร็จทั้งในชีวิตส่วนตัว การเรียน การทำงาน และการอยู่ร่วมกับผู้อ่ืนอย่างมีความสุข 
 



870 | Journal of Interdisciplinary Social Development (JISDIADP) Vol.3 No.6(November-December 2025)                               

สรุป  
 แนวทางการจัดการตนเองตามหลักอิทธิบาท 4 เป็นการประยุกต์ใช้หลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนาเพื่อพัฒนาศักยภาพและสมดุลของมนุษย์ทั้งในด้านจิตใจ พฤติกรรม และ
ปัญญา โดยมุ่งให้บุคคลรู ้จักควบคุมตนเอง มีแรงจูงใจ และสามารถดำเนินชีวิตได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ อิทธิบาท 4 ประกอบด้วย ฉันทะ วิริยะ จิตตะ และวิมังสา ซึ่งแต่ละองค์ประกอบ
มีบทบาทสำคัญในการสร้างพลังภายในเพื่อบรรลุเป้าหมาย ฉันทะ คือ ความพอใจและความรัก
ในสิ่งที่ทำ เป็นแรงจูงใจภายในที่ช่วยให้บุคคลมีความสุขและมุ่งมั่นต่อเป้าหมาย วิริยะ คือ 
ความเพียรพยายาม ความอดทน และความมุ่งมั่นในการทำงานหรือการเรียนรู้ เป็นพลังแห่ง
การลงมือทำและการพัฒนาวินัยในตนเอง จิตตะ คือ ความตั้งใจมั่นและความใส่ใจในการ
กระทำ เป็นการใช้สติและสมาธิควบคุมความคิดและอารมณ์ เพื่อให้การกระทำเป็นไปอย่างมี
คุณภาพ ส่วนวิมังสา คือ การใคร่ครวญพิจารณาด้วยปัญญา เป็นกระบวนการสะท้อนตนเอง
เพื่อประเมินผลการกระทำและปรับปรุงให้ดียิ่งขึ้น การจัดการตนเองตามหลักอิทธิบาท 4 จึง
เป็นกระบวนการเชิงจิตที่ครบวงจร เริ่มจากแรงบันดาลใจ ความเพียร ความตั้งใจ และการ
ประเมินผลอย่างต่อเนื่อง ซึ่งสามารถประยุกต์ใช้ได้ในทุกมิติของชีวิต ทั้งด้านการศึกษา การ
ทำงาน และชีวิตส่วนตัว ในด้านการศึกษา หลักอิทธิบาท 4 ช่วยให้นักเรียนและนักศึกษามี
เป้าหมายที่ชัดเจน มีวินัยในการเรียน รู้จักตั้งใจและประเมินผลตนเองเพื่อพัฒนาอย่างต่อเนื่อง 
ในด้านการทำงาน ช่วยสร้างแรงจูงใจภายใน เพิ่มประสิทธิภาพ และสร้างวัฒนธรรมองค์กรที่
เน้นความรับผิดชอบและสมดุลทางจิตใจ ส่วนในชีวิตส ่วนตัว หลักธรรมนี้ช่วยให้บุคคลมีสติใน
การดำเนินชีวิต มองโลกในแง่บวก อดทนต่อความยากลำบาก และมีปัญญาในการแก้ปัญหา 
การฝึกปฏิบัติตามหลักอิทธิบาท 4 ยังสามารถนำมาพัฒนาเป็นแนวทางการฝึกอบรมหรือ
หลักสูตรจิตพุทธเพื่อเสริมสร้างการจัดการตนเองอย่างยั่งยืน ทำให้บุคคลเกิดการพัฒนาทั้งด้าน
คุณธรรม ความคิด และจิตใจ สุดท้ายแล้วการจัดการตนเองตามหลักอิทธิบาท 4 เป็นแนวทาง
แห่งการพัฒนามนุษย์ที่สมบูรณ์ เพราะช่วยให้บุคคลสามารถสร้างสมดุลระหว่างความสำเร็จ
ทางวัตถุกับความสงบทางจิตใจ เกิดพลังในการดำเนินชีวิตอย่างมีสติ มีวินัย และมีคุณค่า 
นำไปสู่ความสุขและความสำเร็จอย่างยั่งยืนทั้งต่อตนเองและสังคม 
 
 
 



  วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน - ธันวาคม 2568)             | 871 

 

เอกสารอ้างอิง 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปย ุต ฺโต). (2541). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. 

กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
______. (2548). อิทธิบาท 4: ธรรมะสร้างความสำเร็จ. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพุทธธรรม. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2553). พุทธธรรม. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพุทธธรรม. 
Bandura, A. (1991). Social cognitive theory of self-regulation. Organizational 

Behavior and Human Decision Processes, 50(2), 248–287. 
Boonprasert, T. (2020). Application of Iddhipada IV principles in educational 

administration. Journal of Educational Administration and Leadership, 
8(1), 85–98. 

Deci, E. L., & Ryan, R. M. (1985). Intrinsic motivation and self-determination in 
human behavior. New York: Plenum Press. 

Kabat-Zinn, J. (1994). Wherever you go, there you are: Mindfulness meditation in 
everyday life. New York: Hyperion. 

Locke, E. A., & Latham, G. P. (2002). Building a practically useful theory of goal 
setting and task motivation: A 35-year odyssey. American Psychologist, 
57(9), 705–717. 

Srisamran, N. (2019). Application of Buddhist principles in self-development 
among university students. Journal of Humanities and Social Sciences, 
16(2), 112–125. 

Zimmerman, B. J. (2000). Attaining self-regulation: A social cognitive perspective. 
In M. Boekaerts, P. Pintrich, & M. Zeidner (Eds.), Handbook of self-
regulation (pp. 13–39). San Diego: Academic Press. 

 
 
 
 
 
 
 
 


