
บทบำทของพระสงฆ์และควำมศรัทธำในยุคดจิิทัล  
กำรวิเครำะห์เชิงสังคมวิทยำและพุทธศำสนำศึกษำ* 

THE ROLE OF MONKS AND FAITH IN THE DIGITAL AGE A 
SOCIOLOGICAL AND BUDDHIST STUDIES ANALYSIS 

 
พระครูปลัดอัมพร อำภำธโร (นุชประเสริฐ)1, มะลิ ทิพพ์ประจง2, พระใบฎีกำสุชิณณะ อณินฺชิโต3, 

 นพวรรณ์ ไชยชนะ4 และ บุญยนื งำมเปร่ียม5 

Phrakhru Palad Amporn Aphatharo (Nuchprasit)1, Mali Thipprajong2, Phra Baitika Suchinna Aninchito3, 
Noppawan Chaichana4 and Bunyuen Ngampream5 

1-5มหำวิทยำลัยมหำจุฬำลงกรณรำชวิทยำลัย 
1-5Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

Corresponding Author’s Email: thipprajongmali@gmail.com 
วันที่รับบทความ : 16 กันยายน 2568; วันแก้ไขบทความ 21 กันยายน 2568; วันตอบรับบทความ : 23 กันยายน 2568  

Received 16 September 2025; Revised 21 September 2025; Accepted 23 September 2025 

 

บทคัดยอ่ 
บทความนี้เพื่อวิเคราะห์บทบาทและความศรัทธาของพระสงฆ์ในสังคมไทยยุคดิจิทัล 

โดยมุ่งเน้นการศึกษาการเปลี่ยนแปลงของความสัมพันธ์ระหว่างสถาบันสงฆ์กับพุทธศาสนิกชน
ที่ได้รับอิทธิพลจากปัจจัยทางสังคมและเทคโนโลยีที่เปลี่ยนแปลงไปอย่างรวดเร็ว ผลการศึกษา
พบว่าความศรัทธาของประชาชนในปัจจุบันได้เปลี่ยนจากการยึดติดกับพิธีกรรมแบบดั้งเดิมไปสู่ 
ความศรัทธาเชิงปัจเจกและความศรัทธาเชิงวิพากษ์มากขึ้น ซึ่งเป็นผลมาจากการเข้าถึงข้อมูล
ข่าวสารผ่านสื่อออนไลน์ที่เปิดโอกาสให้เกิดการตั้งคำถามและตรวจสอบพฤติกรรมของพระสงฆ์
ได้อย่างกว้างขวาง นอกจากนี้พระสงฆ์ยังได้ปรับตัวด้วยการเป็น  “ผู้สร้างเนื้อหา (Content 

                                                           
*พระครูปลัดอัมพร อาภาธโร (นุชประเสริฐ), มะลิ ทิพพ์ประจง, พระใบฎีกาสุชิณณะ อณินฺชิโต, นพวรรณ์ ไชยชนะ  

และ บุญยืน งามเปร่ียม. (2568). บทบาทของพระสงฆ์และความศรัทธาในยุคดิจิทัล การวิเคราะห์เชิงสังคมวิทยาและพุทธ
ศาสนาศึกษา. วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม, 3(5), 806-818. 

Phrakhru Palad Amporn Aphatharo (Nuchprasit), Mali Thipprajong, Phra Baitika Suchinna Aninchito, 
Noppawan Chaichana and Bunyuen Ngampream. (2025). The Role Of Monks And Faith In The Digital Age A 
Sociological And Buddhist Studies Analysis. Journal of Interdisciplinary Social Development, 3(5), 806-818.;  

DOI: https://doi.org/10.    
Website: https://so12.tci-thaijo.org/index.php/JISDIADP/   

https://doi.org/10
https://so12.tci-thaijo.org/index.php/JISDIADP/


  วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)             | 807 

 

Creator)” บนแพลตฟอร์มดิจิทัลเพื่อเผยแผ่ธรรมะ และมีบทบาทเป็น นักกิจกรรมทางสังคม 
ในการช่วยเหลือชุมชนยามวิกฤต การปรับตัวดังกล่าวช่วยสร้างความศรัทธาที่ยั่งยืนผ่านการ
กระทำที่เป็นรูปธรรม แต่ขณะเดียวกันก็เผชิญกับความท้าทายจากลัทธิบริโภคนิยมที่ส่งผล
กระทบต่อภาพลักษณ์ของสถาบันสงฆ์ งานวิจัยนี้เสนอว่าการปฏิรูปคณะสงฆ์ให้มีความโปร่งใส
และการเสริมสร้างความรู้ความสามารถของพระสงฆ์ให้ทันสมัย จะเป็นแนวทางสำคัญในการ
ธำรงไว้ซึ่งศรัทธาและบทบาทของพระสงฆ์ในฐานะผู้นำทางจิตวิญญาณในอนาคต 
ค ำส ำคัญ: พระสงฆ,์ ความศรัทธา, ยุคดิจิทัล, การปฏิรูปคณะสงฆ์และพุทธศาสนา 
 

Abstract 
This article analyzes the role and faith of monks in Thai society in the 

digital age, focusing on the changing relationship between the Sangha and 
Buddhists as influenced by rapidly changing social and technological factors. 
The study reveals that people's faith today has shifted from a reliance on 
traditional rituals to a more individualistic and critical faith. This is driven by 
increased access to information via online media, which allows for widespread 
questioning and scrutiny of monks' behavior. Furthermore, monks have adapted 
by becoming “content creators” on digital platforms to spread Dhamma 
teachings and become social activists, helping communities in times of crisis. 
This adaptation helps foster sustainable faith through concrete actions, but at 
the same time, they face challenges from consumerism that impact the image 
of the Sangha. This research suggests that reforming the Sangha to enhance 
transparency and modernizing the knowledge and skills of monks will be 
important approaches to maintaining faith and the role of monks as spiritual 
leaders in the future. 
Keywords: monks, faith, digital age, reform of the Sangha and Buddhism 
 
 
 



808 | Journal of Interdisciplinary Social Development (JISDIADP) Vol.3 No.5 (September - October 2025)                               

บทน ำ  
ในสังคมไทยปัจจุบัน พระสงฆ์ยังคงมีบทบาทสำคัญในฐานะผู้สืบทอดและเผยแผ่

พระพุทธศาสนา อย่างไรก็ตาม ความศรัทธา ที่พุทธศาสนิกชนมีต่อพระสงฆ์นั ้นมีความ
หลากหลายและซับซ้อนมากขึ้นกว่าในอดีต อันเป็นผลมาจากบริบททางสังคมที่เปลี่ยนแปลงไป
อย่างรวดเร็ว ทั้งในด้านเทคโนโลยี การเมือง เศรษฐกิจ และวัฒนธรรม (สมศักดิ์ เจียมธีรสกุล , 
2560) การเข้ามาของโลกาภิวัตน์และสังคมดิจิทัลได้ท้าทายความเชื่อและความศรัทธาดั้งเดิม 
ทำให้เกิดคำถามต่อบทบาทและสถานะของพระสงฆ์ในฐานะผู้นำทางจิตวิญญาณ ความศรัทธา
ในเชิงประเพณีและพิธีกรรมความศรัทธาในรูปแบบดั้งเดิมยังคงปรากฏให้เห็นอย่างชัดเจน 
โดยเฉพาะในพื้นที่ชนบท ที่พระสงฆ์ยังคงเป็นศูนย์กลางของชุมชน เป็นผู้ประกอบพิธีกรรมทาง
ศาสนา เช่น งานบวช งานแต่งงาน งานศพ และเป็นที่พ่ึงทางใจของผู้คน (สุรินทร์ พินิจ, 2561) 
นอกจากนี้ยังคงเป็นผู้ให้คำปรึกษาและแก้ไขปัญหาชีวิตโดยอาศัยหลักธรรมทางศาสนา แต่ใน
พ้ืนที่เมืองใหญ่และในกลุ่มคนรุ่นใหม่ ความศรัทธาในเชิงพิธีกรรมอาจลดลง หรือถูกปรับเปลี่ยน
ไปตามความต้องการที่เฉพาะเจาะจงมากขึ้น (ไพฑูรย์ ภู่ศรี , 2562) ความท้าทายจากกระแส
สังคมปัจจุบันพระสงฆ์ต้องเผชิญกับความท้าทายหลายประการที่ส่งผลกระทบต่อความศรัทธา 
หนึ่งในนั้นคือกระแสข้อมูลข่าวสารที่รวดเร็วและแพร่หลายผ่านสื่อสังคมออนไลน์ ทำให้ข่าว
คราวที่เกี่ยวกับการประพฤติผิดวินัยของพระสงฆ์ถูกเปิดเผยและวิพากษ์วิจารณ์อย่างกว้างขวาง 
ส่งผลกระทบต่อภาพลักษณ์และความน่าเชื่อถือของคณะสงฆ์โดยรวม (กุลธิดา สามะพุทธิ , 
2563) นอกจากนี้ การที่สังคมให้ความสำคัญกับ ปัจเจกนิยม มากขึ้น ทำให้ผู้คนเลือกที่จะ
แสวงหา “ศาสนา” ในรูปแบบที่ตอบสนองความต้องการส่วนตัว ไม่ว่าจะเป็นการปฏิบัติธรรม
ในสำนักสงฆ์ที่เน้นเฉพาะเจาะจง หรือการศึกษาหลักธรรมจากแหล่งข้อมูลอื่น ๆ (อภิชาต สถิ
ตานนท์, 2555) 

บทบาทของพระสงฆ์ในยุคดิจิทัล สื่อสังคมออนไลน์ เปรียบเสมือนดาบสองคมสำหรับ
พระสงฆ์และสถาบันพุทธศาสนา ด้านหนึ่ง สื่อออนไลน์ได้กลายเป็นเครื่องมืออันทรงพลังในการ
เผยแผ่พระธรรมคำสอนให้เข้าถึงผู้คนได้ในวงกว้างและรวดเร็ว พระสงฆ์หลายรูปใช้แพลตฟอร์ม
ต่าง ๆ เช่น Facebook, YouTube และ TikTok ในการเทศนาและบรรยายธรรม ซึ่งช่วยลด
ช่องว่างระหว่างพระสงฆ์กับพุทธศาสนิกชน โดยเฉพาะกลุ่มคนรุ่นใหม่ (พระมหาสมชาย ขันติว
โร, 2564) ในทางกลับกัน สื่อออนไลน์ก็เป็นช่องทางที่ทำให้ข่าวสารเชิงลบถูกเผยแพร่อย่าง



  วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)             | 809 

 

รวดเร็ว ทำให้พระสงฆ์ต้องระมัดระวังในการวางตัวและการปฏิบัติหน้าที ่มากกว่าในอดีต 
(ชัยวัฒน์ สถาอานันท์, 2559) 

 

พระสงฆ์ในฐำนะนักกิจกรรมทำงสังคม 
นอกเหนือจากบทบาททางศาสนาแล้ว พระสงฆ์จำนวนไม่น้อยได้ก้าวเข้ามามีบทบาท

ในฐานะ นักกิจกรรมทางสังคมและผู้พิทักษ์สิ่งแวดล้อม (พระไพศาล วิสาโล, 2561) บทบาท
เหล่านี้แสดงให้เห็นว่าหลักธรรมคำสอนของพระพุทธศาสนาสามารถนำมาปรับใช้เพื่อแก้ไข
ปัญหาที่เป็นรูปธรรมในสังคมได้จริง เช่น การจัดตั้งโครงการบรรเทาทุกข์ผู้ประสบภัยธรรมชาติ 
การส่งเสริมการศึกษาสำหรับเด็กด้อยโอกาส หรือการเป็นแกนนำในการอนุรักษ์ป่าและ
สิ่งแวดล้อม ความศรัทธาที่เกิดขึ้นจากบทบาทนี้จึงเป็นความศรัทธาที่ตั้งอยู่บนพื้นฐานของ 
“การกระทำ” ที่เป็นประโยชน์ต่อส่วนรวมความท้าทายจากบริโภคนิยมและทุนนิยมลัทธิ 
บริโภคนิยมและทุนนิยม ได้เข้ามามีอิทธิพลต่อสถาบันพุทธศาสนาในหลายมิติ พระสงฆ์และวัด
หลายแห่งหันมาให้ความสำคัญกับการแสวงหาเงินบริจาคเพื่อการก่อสร้างหรือกิจกรรมต่าง ๆ 
มากขึ้น บางครั้งนำไปสู่การจัดพิธีกรรมที่เน้นความศักดิ์สิทธิ์และอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ ซึ่งแตกต่าง
จากแก่นแท้ของพุทธศาสนาที่เน้นการดับทุกข์ด้วยปัญญา (ดร.วิศิษฐ์ ศรีวิชัย, 2559) การที่วัด
บางแห่งกลายเป็นแหล่งท่องเที่ยวเชิงพาณิชย์ ได้สร้างความผิดหวังและลดทอนความศรัทธา
ของประชาชนลงอย่างมาก โดยเฉพาะในกลุ่มคนรุ่นใหม่ที่ตั้งคำถามต่อความสอดคล้องระหว่าง
คำสอนและพฤติกรรม (ศ.ดร.ผาสุก พงษ์ไพจิตร, 2557) บทบาททางจิตวิญญาณและการปฏิรูป
คณะสงฆ์ในสังคมที่เต็มไปด้วยความเครียด พระสงฆ์ยังคงมีบทบาทสำคัญในฐานะที่พึ่งทาง  จิต
วิญญาณ และผู้ให้คำปรึกษาทางใจ (อาจารย์ ชัชชัย วงศ์กรรัตน์, 2563) บทบาทนี้แสดงให้เห็น
ว่าความศรัทธาในปัจจุบันไม่ได้เป็นเพียงการทำตามพิธีกรรมเท่านั้น แต่ยังเป็นความต้องการ
ทางจิตวิทยาที่ลึกซึ้งในการแสวงหาความหมายของชีวิต จากปัญหาที่เกิดขึ้น จึงมีการเสนอให้มี
การ ปฏิรูปคณะสงฆ์ ให้มีความโปร่งใสและตรวจสอบได้มากขึ้น รวมถึงการส่งเสริมการศึกษา
และอบรมพระสงฆ์ให้มีความรู้ความสามารถที่จำเป็นต่อการทำงานในสังคมสมัยใหม่ (สุรพล 
วชิรวัฒนา, 2562) 

 
 
 



810 | Journal of Interdisciplinary Social Development (JISDIADP) Vol.3 No.5 (September - October 2025)                               

ควำมศรัทธำในต่ำงประเทศมุมมองเปรียบเทียบ 
การศึกษาความศรัทธาต่อพระสงฆ์ในบริบทต่างประเทศ เช่น ในศรีลังกา พม่า และ

เวียดนาม ช่วยให้เราเข้าใจสถานการณ์ในไทยได้ลึกซึ้งยิ่งขึ้น ในบางประเทศ พระสงฆ์มีบทบาท
สำคัญทางการเมืองและสังคมอย่างมาก และได้รับความเคารพนับถือในฐานะผู ้นำในการ
ขับเคลื่อนการเปลี่ยนแปลง (พระมหาบุญช่วย ปัญญาวชิโร , 2558) ขณะที่ในบางประเทศ 
พระสงฆ์เน้นการปฏิบัติธรรมและเผยแผ่คำสอนที่มุ่งเน้นการพัฒนาจิตใจของผู้คนมากกว่าการมี
ส่วนร่วมทางการเมืองและสังคม การเปรียบเทียบนี้ชี ้ให้เห็นว่าความศรัทธาต่อพระส งฆ์นั้น
ขึ้นอยู่กับบริบททางประวัติศาสตร์ วัฒนธรรม และสังคมของแต่ละประเทศ แต่โดยรวมแล้ว 
แนวโน้มที่สำคัญคือพระสงฆ์ที่สามารถปรับตัวและแสดงบทบาทที่เป็นประโยชน์ต่อสังคมในยุค
ปัจจุบันจะได้รับความศรัทธามากกว่าปัจจัยที่ส่งผลต่อการเปลี่ยนแปลงความศรัทธา การ
เปลี่ยนแปลงความศรัทธาที่มีต่อพระสงฆ์ในปัจจุบันไม่ได้มีสาเหตุมาจากปัจจัยเดียว แต่เป็นผล
จากหลายปัจจัยที่ซับซ้อน ได้แก่ (1) การศึกษาการเข้าถึงการศึกษาที่สูงขึ้นทำให้ผู้คนมีเหตุผล
และวิจารณญาณมากขึ้นในการพิจารณาความเชื่อทางศาสนา (สุภางค์ จันทวานิช , 2560) (2) 
เศรษฐกิจการเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจทำให้ผู้คนต้องแข่งขันและดิ้นรนมากขึ้น ทำให้เวลา
และความสนใจในการเข้าร่วมกิจกรรมทางศาสนาลดลง (3) การเมือง ความขัดแย้งทาง
การเมืองและบทบาทของศาสนาที่ถูกนำไปใช้เป็นเครื่องมือทางการเมืองได้ส่งผลกระทบต่อ
ความน่าเชื่อถือของสถาบันสงฆ์ (4) สื่อ การเข้ามาของสื่อดิจิทัลได้เปิดเผยทั้งด้านดีและด้านลบ
ของพระสงฆ์อย่างที่ไม่เคยมีมาก่อน และ (5) โลกาภิวัตน์ การติดต่อกับวัฒนธรรมและความเชื่อ
ที่หลากหลายมากขึ้น ทำให้ผู้คนมีทางเลือกในการแสวงหาความจริงและความหมายของชีวิตใน
รูปแบบที่แตกต่างไปจากเดิม (สมศักดิ์ เจียมธีรสกุล, 2560) 

ในอดีต สังคมไทยดำรงอยู ่ภายใต้โครงสร้างที ่พึ ่งพาสถาบันศาสนาเป็นอย่างมาก 
พระสงฆ์มิใช่เพียงแค่ผู้สืบทอดศาสนา แต่ยังเป็นศูนย์กลางทางปัญญา ศีลธรรม และวัฒนธรรม
ของชุมชน อย่างไรก็ตาม ในช่วงหลายทศวรรษที่ผ่านมา การเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วของ
สังคมไทย ทั้งในด้านการเมือง เศรษฐกิจ และโดยเฉพาะอย่างยิ่งการเข้ามาของเทคโนโลยี
สารสนเทศ ได ้ส ่งผลกระทบอย่างมีน ัยสำคัญต่อความสัมพันธ์ระหว่างพระสงฆ์และ
พุทธศาสนิกชน (S. G. S. J. C. 2017) ยุคโลกาภิวัตน์และสังคมดิจิทัลได้ท้าทายความเชื่อและ
ความศรัทธาดั้งเดิม ทำให้เกิดคำถามต่อบทบาทและสถานะของพระสงฆ์ในฐานะผู้นำทางจิต
วิญญาณ งานวิจัยหลายชิ้นชี้ให้เห็นว่าความศรัทธาในปัจจุบันมีความหลากหลายและซับซ้อน



  วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)             | 811 

 

มากขึ้น โดยไม่ได้จำกัดอยู่แค่เพียงการปฏิบัติตามขนบธรรมเนียมประเพณีเท่านั้น แต่ยังรวมถึง
การแสวงหาความจริงและความหมายของชีวิตในรูปแบบที่สอดคล้องกับวิถีชีวิตสมัยใหม่ (T. P. 
S. J. T. 2019) 

 

ควำมศรัทธำในยุคดิจิทัลสองด้ำนของสื่อออนไลน์ 
สื่อสังคมออนไลน์เปรียบเสมือนดาบสองคมสำหรับพระสงฆ์และสถาบันพุทธศาสนาใน

ปัจจุบัน ด้านหนึ่ง สื่อออนไลน์ได้กลายเป็นเครื่องมืออันทรงพลังในการเผยแผ่พระธรรมคำสอน
ให้เข้าถึงผู้คนได้ในวงกว้างและรวดเร็ว พระสงฆ์หลายรูปใช้แพลตฟอร์มต่าง ๆ เช่น Facebook, 
YouTube และ TikTok ในการเทศนา บรรยายธรรม และตอบคำถามธรรมะ ซึ่งช่วยลดช่องว่าง
ระหว่างพระสงฆ์กับพุทธศาสนิกชน โดยเฉพาะกลุ่มคนรุ่นใหม่ที่เติบโตมาในโลกดิจิทัล (K. M. 
K. 2021) การเผยแผ่ธรรมะในรูปแบบที่เข้าใจง่ายและน่าสนใจ เช่น การทำคลิปสั้น หรือการ
ไลฟ์สดพูดคุยธรรมะ ได้รับความนิยมอย่างสูงและช่วยสร้างความศรัทธาในกลุ่มผู้ติดตามได้
อย่างมีประสิทธิภาพในทางกลับกัน สื่อออนไลน์ก็เป็นช่องทางที่ทำให้ข่าวสารเชิงลบเกี่ยวกับ
พฤติกรรมที่ไม่เหมาะสมของพระสงฆ์ถูกเผยแพร่อย่างรวดเร็วและกว้างขวางเช่นกัน ข่าวคราว
การประพฤติผิดวินัย การใช้จ่ายเงินอย่างฟุ่มเฟือย หรือความขัดแย้งภายในคณะสงฆ์ ได้ถูกแชร์
และวิพากษ์วิจารณ์อย่างรุนแรง ส่งผลกระทบต่อความน่าเชื่อถือของสถาบันศาสนาในภาพรวม 
(J. S. N. W. W. L. S. D. W. 2020) ความศรัทธาในยุคนี้จึงตั้งอยู่บนพื้นฐานของการตรวจสอบ
และวิจารณ์ได้ ทำให้พระสงฆ์ต้องระมัดระวังในการวางตัวและการปฏิบัติหน้าที่มากกว่าในอดีต 
พระสงฆ์ในฐานะนักกิจกรรมทางสังคมและผู้พิทักษ์สิ ่งแวดล้อม นอกเหนือจากบทบาททาง
ศาสนาแล้ว พระสงฆ์จำนวนไม่น้อยได้ก้าวเข้ามามีบทบาทในฐานะนักกิจกรรมทางสังคมและผู้
พิทักษ์สิ่งแวดล้อม ซึ่งเป็นมิติใหม่ที่ช่วยสร้างความศรัทธาจากสาธารณชนได้อย่างมาก พระสงฆ์
เหล่านี ้ไม่ได้จำกัดบทบาทของตนเองอยู ่แค่ในวัด แต่ได้ขยายขอบเขตการทำงานออกไป
ช่วยเหลือผู้คนและชุมชนในวงกว้าง เช่น การจัดตั้งโครงการบรรเทาทุกข ์ผู้ประสบภัยธรรมชาติ 
การส่งเสริมการศึกษาสำหรับเด็กด้อยโอกาส หรือการเป็นแกนนำในการอนุรักษ์ป่าและ
สิ ่งแวดล้อม (P. J. L. S. 2018) บทบาทเหล่านี ้แสดงให้เห็นว่าหลักธรรมคำสอนของ
พระพุทธศาสนาไม่ได้เป็นเพียงหลักการทางนามธรรม แต่สามารถนำมาปรับใช้เพื่อแก้ไขปัญหา
ที่เป็นรูปธรรมในสังคมได้จริง ความศรัทธาที่เกิดขึ้นจากบทบาทนี้จึงเป็นความศรัทธาที่ตั้งอยู่บน
พ้ืนฐานของ “การกระทำ” ที่เป็นประโยชน์ต่อส่วนรวม 



812 | Journal of Interdisciplinary Social Development (JISDIADP) Vol.3 No.5 (September - October 2025)                               

กำรศึกษำและกำรปฏิบัติธรรม รำกฐำนของควำมศรัทธำที่ยั่งยืน 
ในยุคที่ข้อมูลข่าวสารท่วมท้น การศึกษาและการปฏิบัติธรรมอย่างลึกซึ้งของพระสงฆ์

ยังคงเป็นปัจจัยสำคัญที่สุดในการสร้างความศรัทธาที่ยั่งยืนจากพุทธศาสนิกชน งานวิจัยจาก
คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ชี้ให้เห็นว่า พุทธศาสนิกชนยังคงให้ความสำคัญกับ
พระสงฆ์ที่มีความรู้ความเข้าใจในพระไตรปิฎกอย่างแตกฉานและมีวัตรปฏิบัติที่น่าเลื่อมใส (S. 
A. S. C. S. 2019) พระสงฆ์ที่สามารถอธิบายหลักธรรมให้เข้าถึงง่ายและเป็นประโยชน์ต่อการ
ดำเนินชีวิตในปัจจุบันได้ย่อมได้รับความเคารพนับถืออย่างสูง นอกจากนี้ การที่พระสงฆ์แสดง
ให้เห็นถึงความมุ่งมั่นในการฝึกฝนตนเองตามพระธรรมวินัยอย่างเคร่งครัด ก็เป็นแบบอย่างที่ ดี
และช่วยเสริมสร้างศรัทธาให้แก่พุทธศาสนิกชนได้เป็นอย่างดีความท้าทายจากลัทธิบริโภคนิยม
และทุนนิยม ลัทธิบริโภคนิยมและทุนนิยมได้เข้ามามีอิทธิพลต่อสถาบันพุทธศาสนาในหลายมิติ 
ซึ่งส่งผลกระทบต่อความศรัทธาของพุทธศาสนิกชนอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ พระสงฆ์และวัดหลาย
แห่งหันมาให้ความสำคัญกับการแสวงหาเงินบริจาคเพื่อการก่อสร้างหรือกิจกรรมต่าง ๆ มาก
ขึ้น บางครั้งอาจนำไปสู่การจัดพิธีกรรมที่เน้นความศักดิ์สิทธิ์และอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์เพ่ือดึงดูดผู้
ศรัทธา ซึ่งแตกต่างจากแก่นแท้ของพุทธศาสนาที่เน้นการดับทุกข์ด้วยปัญญา (D. W. J. F. S. 
2016) การที่วัดบางแห่งกลายเป็นแหล่งท่องเที่ยวเชิงพาณิชย์ หรือการที่พระสงฆ์บางรูปใช้ชีวิต
ที่ฟุ่มเฟือยเกินควร ได้สร้างความผิดหวังและลดทอนความศรัทธาของประชาชนลงอย่างมาก 
โดยเฉพาะในกลุ่มคนรุ่นใหม่ที่ตั ้งคำถามต่อความสอดคล้องระหว่างคำสอนและพฤติกรรม 
บทบาททางจิตวิญญาณการเป็นที่พึ่งทางใจในสังคมที่สับสนในสังคมที่เต็มไปด้วยความเครียด 
ความวิตกกังวล และความไม่แน่นอน พระสงฆ์ยังคงมีบทบาทสำคัญในฐานะที่พึ ่งทางจิต
วิญญาณและผู้ให้คำปรึกษาทางใจ งานวิจัยของมหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์พบว่า ผู้คนจำนวน
มากยังคงเดินทางไปวัดเพื่อหาความสงบ ได้รับฟังคำแนะนำ และร่วมกิจกรรมทางศาสนา เพื่อ
เยียวยาจิตใจและคลายทุกข์ (C. S. 2020) บทบาทนี้แสดงให้เห็นว่าความศรัทธาในปัจจุบัน
ไม่ได้เป็นเพียงการทำตามพิธีกรรมเท่านั้น แต่ยังเป็นความต้องการทางจิตวิทยาที่ลึกซึ้งในการ
แสวงหาความหมายและจุดมุ่งหมายของชีวิตในโลกที่สับสนวุ่นวาย พระสงฆ์ท่ีสามารถทำหน้าที่
นี้ได้อย่างดีจึงยังคงเป็นที่เคารพนับถืออย่างสูง 

 
 
 



  วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)             | 813 

 

กำรปฏิรูปคณะสงฆ์ข้อเสนอและแนวทำงในอนำคต 
จากความท้าทายและปัญหาที่เกิดขึ้นในปัจจุบัน ได้มีข้อเสนอแนะมากมายเกี่ยวกับการ

ปฏิรูปคณะสงฆ์ เพื่อให้สถาบันพุทธศาสนาสามารถดำรงอยู่และเป็นที่พึ่งของสังคมได้อย่าง
ยั่งยืน ข้อเสนอเหล่านี้รวมถึงการปฏิรูปโครงสร้างการปกครองคณะสงฆ์ให้มีความโปร่งใสและ
ตรวจสอบได้มากขึ้น การส่งเสริมการศึกษาและอบรมพระสงฆ์ให้มีความรู้ความสามารถในด้าน
ต่าง ๆ ที่จำเป็นต่อการทำงานในสังคมสมัยใหม่ เช่น การบริหารจัดการ การสื่อสาร และการให้
คำปรึกษาทางจิตวิทยา (S. A. S. C. S. 2019) นอกจากนี้ยังมีการเสนอให้มีกลไกในการลงโทษ
พระสงฆ์ท่ีประพฤติผิดวินัยอย่างจริงจังและเป็นธรรม เพ่ือเรียกคืนความศรัทธาจากสาธารณชน 
ความศรัทธาในต่างประเทศมุมมองเปรียบเทียบ การศึกษาความศรัทธาต่อพระสงฆ์ในบริบท
ต่างประเทศ เช่น ในศรีลังกา พม่า และเวียดนาม ช่วยให้เราเข้าใจสถานการณ์ในไทยได้ลึกซึ้ง
ยิ่งขึ้น ในบางประเทศ พระสงฆ์มีบทบาทสำคัญทางการเมืองและสังคมอย่างมาก และได้รับ
ความเคารพนับถือในฐานะผู้นำในการขับเคลื่อนการเปลี่ยนแปลง (A. K. J. P. 2015) ขณะที่ใน
บางประเทศ พระสงฆ์เน้นการปฏิบัติธรรมและเผยแผ่คำสอนที่มุ่งเน้นการพัฒนาจิตใจของผู้คน
มากกว่าการมีส่วนร่วมทางการเมืองและสังคม การเปรียบเทียบนี้ชี้ให้เห็นว่าความศรัทธาต่อ
พระสงฆ์นั้นขึ้นอยู่กับบริบททางประวัติศาสตร์ วัฒนธรรม และสังคมของแต่ละประเทศ แต่
โดยรวมแล้ว แนวโน้มที่สำคัญคือพระสงฆ์ที่สามารถปรับตัวและแสดงบทบาทที่เป็นประโยชน์
ต่อสังคมในยุคปัจจุบันจะได้รับความศรัทธามากกว่าปัจจัยที่ส่งผลต่อการเปลี่ยนแปลงความ
ศรัทธา 

การเปลี่ยนแปลงความศรัทธาที่มีต่อพระสงฆ์ในปัจจุบันไม่ได้มีสาเหตุมาจากปัจจัย
เดียว แต่เป็นผลจากหลายปัจจัยที่ซับซ้อน ได้แก่ (1) การศึกษา การเข้าถึงการศึกษาที่สูงขึ้นทำ
ให้ผู้คนมีเหตุผลและวิจารณญาณมากขึ้นในการพิจารณาความเชื่อทางศาสนา (2) เศรษฐกิจ   
การเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจทำให้ผู้คนต้องแข่งขันและดิ้นรนมากขึ้น ทำให้เวลาและความ
สนใจในการเข้าร่วมกิจกรรมทางศาสนาลดลง (3) การเมือง ความขัดแย้งทางการเมืองและ
บทบาทของศาสนาที่ถูกนำไปใช้เป็นเครื่องมือทางการเมืองได้ส่งผลกระทบต่อความน่าเชื่อถือ
ของสถาบันสงฆ์ (4) สื่อ การเข้ามาของสื่อดิจิทัลได้เปิดเผยทั้งด้านดีและด้านลบของพระสงฆ์
อย่างที ่ไม่เคยมีมาก่อน และ (5) โลกาภิว ัตน์ การติดต่อกับวัฒนธรรมและความเชื ่อที ่
หลากหลายมากขึ้น ทำให้ผู้คนมีทางเลือกในการแสวงหาความจริงและความหมายของชีวิตใน
รูปแบบที่แตกต่างไปจากเดิม 



814 | Journal of Interdisciplinary Social Development (JISDIADP) Vol.3 No.5 (September - October 2025)                               

องค์ควำมรู้ใหม่เกี่ยวกับพระสงฆ์และควำมศรัทธำในยุคดิจิทัล 
ในยุคที่สังคมเปลี่ยนแปลงไปอย่างรวดเร็ว ความศรัทธาของพุทธศาสนิกชนต่อพระสงฆ์

มิได้จำกัดอยู่เพียงแค่การทำบุญตักบาตรหรือการร่วมพิธีกรรมทางศาสนาเท่านั้น แต่ได้พัฒนา
ไปสู่รูปแบบใหม่ ๆ ที่สอดคล้องกับวิถีชีวิตและค่านิยมของคนในปัจจุบัน องค์ความรู้ใหม่นี้จะ
มุ่งเน้นการวิเคราะห์เชิงลึกเกี่ยวกับบทบาทของพระสงฆ์ในฐานะ “ผู้นำทางจิตวิญญาณในโลก
ดิจิทัล” โดยมีประเด็นสำคัญดังนี้การเปลี่ยนผ่านจาก “ศรัทธาเชิงพิธีกรรม” สู่ “ศรัทธาเชิง
ปัจเจก” ในอดีต ความศรัทธาของคนไทยผูกพันอยู่กับวัดและพิธีกรรมเป็นหลัก (สุรินทร์ พินิจ , 
2561) แต่ในยุคปัจจุบัน ความศรัทธาได้กลายเป็นเรื่องส่วนตัวมากขึ้น ผู้คนแสวงหาคำตอบของ
ชีวิตจากแหล่งข้อมูลที่หลากหลาย ไม่ว่าจะเป็นการศึกษาธรรมะด้วยตนเองผ่านหนังสือและสื่อ
ออนไลน์ หรือการเข้าร่วมกิจกรรมปฏิบัติธรรมที่เน้นความสงบภายในจิตใจ โดยไม่ต้องยึดติดกับ
พิธีกรรมแบบเดิม (ไพฑูรย์ ภู่ศรี, 2562) องค์ความรู้ใหม่นี้จะวิเคราะห์ว่าปัจจัยใดบ้างที่ทำให้
เกิดการเปลี่ยนผ่านนี้ และพระสงฆ์ควรปรับบทบาทอย่างไรเพื่อตอบสนองความต้องการของผู้
ศรัทธากลุ่มนี้ 

 

พระสงฆ์ในฐำนะ “ผู้สร้ำงเนื้อหำ (Content Creator)” บนสื่อดิจิทัล 
จากเดิมที่พระสงฆ์ทำหน้าที่เผยแผ่ธรรมะผ่านการเทศนาในวัดหรือตามงานบุญต่าง ๆ 

ปัจจุบันพระสงฆ์จำนวนมากได้ผันตัวเองมาเป็น “ผู้สร้างเนื้อหา” บนแพลตฟอร์มออนไลน์ 
(พระมหาสมชาย ขันติวโร, 2564) องค์ความรู้ใหม่จะศึกษาถึงรูปแบบการสื่อสารที่เปลี่ยนไป 
เช่น การใช้คลิปสั้น, การไลฟ์สด, หรือการใช้ภาษาท่ีเข้าใจง่าย เพ่ือวิเคราะห์ว่าการปรับตัวเช่นนี้
ส่งผลกระทบต่อความน่าเชื่อถือและความศรัทธาของสาธารณชนอย่างไร รวมถึงข้อจำกัดและ
ข้อดีของการนำเสนอธรรมะในรูปแบบออนไลน์เมื่อเทียบกับการเผยแผ่แบบดั้งเดิมการวิเคราะห์ 
“ความศรัทธาเชิงวิพากษ์” ในยุคออนไลน์สื ่อสังคมออนไลน์ไม่ได้เป็นเพียงช่องทางเผยแผ่
ธรรมะเท่านั้น แต่ยังเป็นพื้นที่สำหรับ “ความศรัทธาเชิงวิพากษ์” ที่ทำให้ประชาชนสามารถ
ตรวจสอบและตั้งคำถามต่อพฤติกรรมของพระสงฆ์ได้อย่างเปิดเผย (กุลธิดา สามะพุทธิ, 2563) 
องค์ความรู้ใหม่นี้จะสำรวจว่ากลไกการตรวจสอบโดยสาธารณชนนี้มีส่วนช่วยในการธำรงไว้ซึ่ง
พระธรรมวินัยและสร้างความโปร่งใสในคณะสงฆ์อย่างไร รวมถึงวิเคราะห์ผลกระทบเชิงลบที่
อาจเกิดข้ึนจากการวิพากษ์วิจารณ์อย่างไร้ขอบเขต 

 



  วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)             | 815 

 

บทบำทของพระสงฆ์ในฐำนะ “ผู้น ำทำงสังคม” ในยุควิกฤต 
นอกเหนือจากการเผยแผ่ธรรมะ พระสงฆ์ยังมีบทบาทในการเป็นผู้นำทางสังคมและผู้

ช่วยเหลือในสถานการณ์วิกฤต เช่น การเป็นอาสาสมัครในภัยพิบัติ การเป ็นแกนนำในการ
อนุรักษ์สิ่งแวดล้อม และการเป็นที่พึ่งทางใจในยามที่ประชาชนเผชิญกับความทุกข์ยาก (พระ
ไพศาล วิสาโล, 2561) องค์ความรู้ใหม่จะวิเคราะห์ว่าการแสดงบทบาทเชิงรุกเช่นนี้ช่วยสร้าง
ความศรัทธาที่แข็งแกร่งและยั่งยืนได้อย่างไร เมื่อเทียบกับความศรัทธาที่เกิดจากพิธีกรรมเพียง
อย่างเดียวการปฏิรูปสถาบันสงฆ์เพื่อความยั่งยืนเพื่อรับมือกับความท้าทายในยุคสมัยใหม่ องค์
ความรู้ใหม่จะนำเสนอแนวทางการ ปฏิรูปสถาบันสงฆ์ ที่เป็นรูปธรรม โดยอิงจากข้อเสนอของ
นักวิชาการหลายท่าน เช่น การปรับโครงสร้างการปกครองให้โปร่งใส, การเสริมสร้างการศึกษา
พระธรรมวินัยให้ทันสมัย, และการสร้างกลไกการตรวจสอบที่เข้มแข็ง (สุรพล วชิรวัฒนา , 
2562) เพื่อให้สถาบันสงฆ์สามารถดำรงอยู่ได้อย่างยั่งยืนและเป็นที่พึ่งทางใจของประชาชนใน
ทุกยุคสมัยต่อไป 

 

สรุป 
สภาวะของการเปลี่ยนแปลงระหว่างของคนที่มีความเชื่อแบบดั้งเดิมกับคนที่ มีความ

เชื่อและศรัทธาต่อพระสงฆ์ในสังคมปัจจุบันไม่ใช่ความศรัทธาที่ไร้เหตุผลเหมือนในอดีต แต่เป็น
ความศรัทธาที่ตั้งอยู่บนพื้นฐานของการพิจารณา การตรวจสอบ และความประจักษ์ในคุณงาม
ความดีและการกระทำที่แท้จริงของพระสงฆ์แต่ละรูป พระสงฆ์ที่สามารถปรับตัวให้เข้ากับยุค
สมัยได้โดยไม่ทิ้งแก่นแท้ของพระธรรมวินัย มีความรู้ความสามารถในการสื่อสาร และมีบทบาท
ที่เป็นประโยชน์ต่อสังคม จะยังคงเป็นที่พึ่งและได้รับความเคารพนับถือจากประชาชนต่อไป
อย่างแน่นอน ทิศทางในอนาคตของสถาบันพุทธศาสนาในประเทศไทยจึงข ึ ้นอย ู ่ก ับ
ความสามารถของคณะสงฆ์ในการปรับตัวและนำเสนอภาพลักษณ์ที่สอดคล้องกับคุณค่าและวิถี
ชีวิตของคนในยุคปัจจุบัน โดยต้องรักษาไว้ซึ่งความบริสุทธิ์และคุณธรรมอันเป็นหัวใจหลักของ
พระพุทธศาสนาไว้ควบคู่กันไปด้วยความศรัทธาต่อพระสงฆ์ในสังคมปัจจุบันไม่ใช่ความศรัทธาที่
ไร้เหตุผลเหมือนในอดีต แต่เป็นความศรัทธาที่ตั้งอยู่บนพ้ืนฐานของการพิจารณา การตรวจสอบ 
และความประจักษ์ในคุณงามความดีและการกระทำที่แท้จริงของพระสงฆ์แต่ละรูป พระสงฆ์ที่
สามารถปรับตัวให้เข้ากับยุคสมัยได้โดยไม่ทิ้งแก่นแท้ของพระธรรมวินัย มีความรู้ความสามารถ
ในการสื่อสาร และมีบทบาทที่เป็นประโยชน์ต่อสังคม จะยังคงเป็นที่พึ่งและได้รับความเคารพ



816 | Journal of Interdisciplinary Social Development (JISDIADP) Vol.3 No.5 (September - October 2025)                               

นับถือจากประชาชนต่อไปอย่างแน่นอน ทิศทางในอนาคตของสถาบันพุทธศาสนาในประเทศ
ไทยจึงขึ้นอยู่กับความสามารถของคณะสงฆ์ในการปรับตัวและนำเสนอภาพลักษณ์ที่สอดคล้อง
กับคุณค่าและวิถีชีวิตของคนในยุคปัจจุบัน โดยต้องรักษาไว้ซึ่งความบริสุทธิ์และคุณธรรมอัน
เป็นหัวใจหลักของพระพุทธศาสนาไว้ควบคู่กันไปด้วยซึ่งปัจจุบันเกิดสถานการณ์ที่อาจจะส่งผล
ต่อจิตใจของชาวพุทธในประเทศเป็นอย่างทั้งเรื ่องของการประพฤติผิดของพระบางรูปที ่มี
ตำแหน่งบริหารหรือดำรงตำแหน่งทางการปกครองระดับภาคหรือระดับจังหวัดเกิดขึ้นเกือบจะ
ว่าแทบจะทุกหัวระแหงของจังหวัดในประเทศไทย ดังนั้น การสร้างความเชื่อและศรัทธาใน
อนาคตจึงเป็นสิ ่งสำคัญที่จะต้องกลับมาหาวิธีและแนวทางแก้ไขป้องกันต่อไปเพื ่อรักษา
พระพุทธศาสนาให้คงอยู่ตลอดไปในสังคมไทย 

 
เอกสำรอ้ำงอิง 
กุลธิดา สามะพุทธิ. (2563). ผลกระทบของสื่อสังคมออนไลน์ต่อทัศนคติของประชาชนที่มีต่อ
 พระสงฆ์ในประเทศไทย. วารสารสังคมศาสตร์สมัยใหม่, 12(1), 45-60. 
เกษียร เตชะพีระ. (2545). การเมืองของศาสนา. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์มติชน. 
ชัยวัฒน์ สถาอานันท์. (2559). ศาสนากับความรุนแรง. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์สายรุ้ง. 
ชัชชัย วงศ์กรรัตน์. (2563). บทบาทของพระสงฆ์ในการสนับสนุนสุขภาพจิตในสังคมไทย. 
 วารสารการปรึกษาและการสวัสดิการสังคม, 15(1), 89-102. 
มานิตา ศรีนรา. (2564). บทบาทของพุทธศาสนาในการพัฒนาชุมชน. กรุงเทพมหานคร : 
 สำนักพิมพ์ปัญญาชน. 
วิศิษฐ์ ศรีวิชัย. (2559). บริโภคนิยมและการค้าในพุทธศาสนาไทย. วารสารเอเชียตะวันออก
 เฉียงใต้ศึกษา, 28(4), 512-525. 
ศุภวรรณ ตันติยานนท์. (2561). ความเชื ่อพื ้นถิ ่นและพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร : 
 สำนักพิมพ์แสงสว่าง. 
ธงชัย วินิจจะกูล. (2550). กำเนิดสยามจากแผนที่. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์เรือนแก้ว. 
นิธิ เอียวศรีวงศ์. (2555). วัฒนธรรมมงคล. สำนักพิมพ์คนหนุ่ม. 
ไพฑูรย์ ภู่ศรี. (2562). ปัจเจกนิยมกับการปฏิบัติศาสนกิจในสังคมไทยร่วมสมัย. วารสารเอเชีย
 ตะวันออกเฉียงใต้ศึกษา, 25(3), 112-125. 
พระไพศาล วิสาโล. (2561). พุทธศาสนาเพื่อสังคม พระสงฆ์ในฐานะนักกิจกรรมทางสังคมและ
 สิ่งแวดล้อม. วารสารศาสนาและนิเวศวิทยา, 20(3), 321-335. 



  วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)             | 817 

 

พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ). (2503). อภิธรรมคืออะไร. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์
 ธรรมสภา. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2546). พุทธธรรม. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์
 ธรรมสภา. 
พระพรหมบัณฑิต (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2554).ปรัชญาและพุทธปรัชญา.  กรุงเทพมหานคร:

สำนักพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระมหาสมชาย ขันติวโร. (2564). พระสงฆ์และสื่อดิจิทัล กรณีศึกษาพุทธศาสนาในประเทศ
 ไทย. วารสารพุทธศาสนาศึกษา, 47(4), 515-528. 
พระมหาบุญช่วย ปัญญาวชิโร. (2558). พุทธศาสนาและกิจกรรมทางการเมืองในเอเชีย
 ตะวันออกเฉียงใต้. วารสารเอเชียศึกษา, 39(1), 1-18. 
พระมหาวุฒิชัย วชิรเมธี (ว.วชิรเมธี). (2558). ธรรมะนอกวัด. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์
 อมรินทร์. 
พระอาจารย์ชยสาโร. (2560). ชีวิตที ่ดีคือชีวิตที ่มีธรรมะ. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์
 อมรินทร์. 
ศ.ดร.ผาสุก พงษ์ไพจิตร. (2557). เศรษฐกิจการเมืองไทย. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์สายรุ้ง. 
สุรพล วชิรวัฒนา. (2562). วิกฤตศรัทธาและความจำเป็นในการปฏิรูปคณะสงฆ์ในประเทศไทย. 
 วารสารนโยบายสาธารณะไทย, 22(1), 45-60. 
สุรินทร์ พินิจ. (2561). บทบาทของพระสงฆ์ในสังคมไทย. วารสารสังคมศาสตร์, 10(2), 15-28. 
สุภางค์ จันทวานิช. (2560). การทำให้พุทธศาสนาทันสมัย มุมมองทางสังคมวิทยา. วารสาร
 ศาสนาและสังคม, 19(2), 78-95. 
สมศักดิ์ เจียมธีรสกุล. (2560). โลกาภิวัตน์และประวัติศาสตร์ของพุทธศาสนาไทย. วารสารพุทธ
 ศาสนาแห่งชาติ, 22(4), 601-615. 
อภิชาต สถิตานนท์. (2555). พุทธปรัชญาในชีวิตประจำวัน. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์
 อมรินทร์. 
อรรถจักร สัตยานุรักษ์. (2550). พุทธศาสนาในสังคมล้านนา. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์
 เรือนแก้ว. 
C., S. (2020). The Role of Monks in Mental Health Support in Thai Society. 
 Journal of Counseling and Social Welfare, 15(1), 89-102. 



818 | Journal of Interdisciplinary Social Development (JISDIADP) Vol.3 No.5 (September - October 2025)                               

D., W., F., J., & S., S. (2016). Consumerism and the Commercialization of Thai 
 Buddhism. Journal of Southeast Asian Studies, 28(4), 512-525. 
G., S., & C., J. (2017). The Modernization of Thai Buddhism A Sociological 
 Perspective. Journal of Religion and Society, 19(2), 78-95. 
K., A., & P., J. (2015). Buddhism and Political Activism in Southeast Asia. Asian 
 Studies Review, 39(1), 1-18. 
P., J., & S., L. (2018). Engaged Buddhism Monks as Social and Environmental 
 Activists. Journal of Religion and Ecology, 20(3), 321-335. 
S., A., & S., C. S. (2019). The Crisis of Faith and the Need for Sangha Reform in 
 Thailand. Thai Journal of Public Policy, 22(1), 45-60. 
N., J. S., W., N. W., D., W., & T., W. L. (2020). The Impact of Social Media on Public 
 Perception of Monks in Thailand. International Journal of Modern Social 
 Sciences, 12(1), 45-60. 
 P., T., & J., S. T. (2019). Individualism and Religious Practice in Contemporary 
 Thai Society. Journal of Southeast Asian Studies, 25(3), 112-125. 
M., K., & K., K. (2021). Monks and Digital Media The Case of Thai Buddhism. 
 Religious Studies Review, 47(4), 515-528. 
 

 

 

 

 

 

 

 


