
วิเครำะห์กำรเจริญอัปปมัญญำเพื่อยกข้ึนสู่วิปัสสนำภำวนำ* 
ANALYSIS OF THE DEVELOPMENT OF APPAMAÑÑÃ TO RAISE TO  

VIPASSANA MEDITATION 
 

พระภิญโญ ปญฺ ำทีโป (เอ่ียมสุวรรณ)1 และ ธำนี สุวรรณประทีป2 
Phra Phinyo Paññãdipo (Iamsuwan)1 and Thanee Suwanprateep2  

1-2สำขำวิชำวิปัสสนำภำวนำ มหำวิทยำลัยมหำจุฬำลงกรณรำชวิทยำลัย 
1-2Degree of Doctor of Philosophy Vipassana Meditation Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 

Thailand 
Corresponding Author’s Email: 6611205011@mcu.ac.th 

วันที่รับบทความ : 31 สิงหาคม 2568; วันแก้ไขบทความ 4 กันยายน 2568; วันตอบรับบทความ : 6 กันยายน 2568  
Received 31 August 2025; Revised 4 September 2025; Accepted 6 September 2025 

 

บทคัดยอ่ 
 งานวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาการเจริญอัปปมัญญาในคัมภีร์พระพุทธศาสนา
เถรวาท 2) เพื่อวิเคราะห์การเจริญอัปปมัญญาเพื่อยกขึ้นสู่วิปัสสนาภาวนา  เป็นการวิจัยเชิง
เอกสาร เกี่ยวกับการเจริญอัปปมัญญาในคัมภีร์พระพุทธศาสนา และวิเคราะห์การยกขึ้นสู่
วิปัสสนาภาวนา 
 ผลการวิจัยพบว่า อัปปมัญญาเป็นธรรมที่เจริญเมตตาจิตให้แผ่ไปในสัตว์ทั้งหลายอย่าง
ไม่จำกัด โดยประกอบด้วยเมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา ซึ่งแต่ละข้อมีลักษณะเด่นและข้อ
ควรระวัง เมื่อนำมาเจริญให้มากยิ่งขึ้น จะส่งผลให้จิตตั้งมั่นเป็นสมาธิระดับอัปปนาสมาธิ (ฌาน
จิต) ซึ่งสามารถเป็นฐานนำเข้าสู่วิปัสสนาได้ โดยอัปปมัญญาสามารถบรรลุฌานได้ตั้งแต่รูปฌาน 
4 ถึงอรูปฌาน 4 และนิโรธสมาบัติ อานิสงส์ของการเจริญอัปปมัญญานั้นมีมาก ทั้งในทาง
โลกิยะและทางโลกุตตร เช่น หลับเป็นสุข จิตผ่องใส เป็นที่รักของทั้งมนุษย์และอมนุษย์ และ
                                                           

*พระภิญโญ ปญฺ าทีโป (เอ่ียมสุวรรณ) และ ธานี สุวรรณประทีป. (2568). วิเคราะห์การเจริญอัปปมัญญาเพื่อยกข้ึนสู่
วิปัสสนาภาวนา. วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม, 3(5), 394-403. 

Phra Phinyo Paññãdipo (Iamsuwan) and Thanee Suwanprateep. (2025). Analysis Of The Development Of 
Appamaññã To Raise To Vipassana Meditation. Journal of Interdisciplinary Social Development,  

3(5), 394-403.;  
DOI: https://doi.org/10.    

Website: https://so12.tci-thaijo.org/index.php/JISDIADP/   

https://doi.org/10
https://so12.tci-thaijo.org/index.php/JISDIADP/


  วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)             | 395 

 

สามารถเข้าถึงพรหมโลกได้ อีกทั้งยังเป็นบาทฐานของวิปัสสนาภาวนา โดยผู้เจริญอัปปมัญญา
แล้ว เมื่อออกจากฌานสามารถยกองค์ฌานขึ้นมาพิจารณาให้เห็นตามไตรลักษณ์ (อนิจจัง ทุก
ขัง อนัตตา) นำไปสู่การเกิดวิปัสสนาญาณตามลำดับ การเจริญอัปปมัญญาเพ่ือยกขึ้นสู่วิปัสสนา
ภาวนา ต้องอาศัยหลักธรรมสำคัญ เช่น สติปัฏฐาน 4 โพชฌงค์ 7 วิชชาและวิมุตติ โดย
กระบวนการดังกล่าวนำไปสู่การเป็นอุภโตภาควิมุตติ คือ ผู้หลุดพ้นทั้งทางเจโตวิมุตติ (ด้วย
สมาธิ) และปัญญาวิมุตติ (ด้วยปัญญา) จนสามารถบรรลุอรหัตผล เข้าสู่พระนิพพานได้ในที่สุด 
ค ำส ำคัญ: อัปปมัญญา, เมตตา, วิปัสสนาภาวนา 
 

Abstract 
This research aims at objectives: (1) to study the development of the 

Appamaññā in the Theravada Buddhist scriptures, and (2) to analyze how the 
development of Appamaññā can lead to the practice of Vipassanā meditation. 
The study employed a documentary research methodology, drawing information 
from the Pāli Canon, its commentaries, sub-commentaries, and related academic 
research. 

The result found that Appamaññā refers to a state of mind where one’s 
loving-kindness is cultivated and extended to all beings without limit. 
Appamaññā consists of Mettā or loving-kindness, Karuṇā or compassion, Muditā 
or sympathetic joy, and Upekkhā or equanimity. Each of these qualities has 
specific characteristics and potential pitfalls. When these qualities are cultivated 
extensively, the mind becomes concentrated, leading to the attainment of 
Appanā Samādhi or absorption concentration, which is the basis for entering 
Vipassanā practice. The Appamaññā can lead to the attainment of all the eight 
Jhāna and even the attainment of Nirodha-samāpatti. The benefits of 
Appamaññā cultivation are numerous, both on the mundane and supramundane 
levels. These include peaceful sleep, a brightened mind, and being loved by 
humans and non-humans, as well as the potential to be reborn in Brahma-world. 
Furthermore, the cultivation of the Appamaññā serves as a foundation for 



396 | Journal of Interdisciplinary Social Development (JISDIADP) Vol.3 No.5 (September - October 2025)                               

Vipassanā meditation. Upon emerging from these states of Jhānic absorption, a 
practitioner can take Jhāna factors as objects for contemplation, viewing them 
through the lens of the Three Characteristics. This leads to the sequential 
development of insight knowledge.  Development of Appamaññā as a basis for 
Vipassanā meditation requires key teachings, such as Four Satipaṭṭhāna, Seven 
Factors of Enlightenment or Bojjhaṅga, and the attainment of Vijjā and Vimutti. 
This process ultimately leads to Ubhatobhāga-vimutta-complete liberation from 
both the defilements through Cetovimutti and ignorance through Paññāvimutti-
culminating in the final attainment of Arahantship and Nibbāna. 
Keyword : Sammappadhāna, Promotion, Vipassanā Meditation Practice 
 

บทน ำ 
 พระพุทธศาสนาได้วางรากฐานของหลักธรรมเพื่อการดำเนินชีวิตและการหลุดพ้นจาก
ทุกข์ไว้อย่างเป็นระบบ โดยมีโอวาทปาติโมกข์เป็นหลักคำสอนสำคัญซึ่งประกอบด้วย หลักการ 
(อวิโรธนธรรม) คือ การไม่ทำบาปทั้งปวง การทำกุศลให้ถึงพร้อม และการทำจิตใจให้บริสุทธิ์ , 
อุดมการณ์ คือ การยึดขันติ พระนิพพาน เมตตากรุณา ไม่เบียดเบียน และการสงบจากอกุศล
วิตก และ วิธีการ คือ การไม่กล่าวร้าย ไม่ทำร้าย สำรวมอินทรีย์ รู้จักประมาณ พอเพียง และ
การพัฒนาจิตด้วยสมถะและวิปัสสนา 

หนึ่งในธรรมะที่เป็น “เครื่องอยู่อันประเสริฐ” (พรหมวิหาร) ได้แก่ เมตตา กรุณา 
มุทิตา และอุเบกขา ซึ่งเป็นธรรมอันยิ่งใหญ่ที่เกื้อกูลทั้งตนเองและผู้อื่น ทั้งในทางสมถกรรมฐาน
และวิปัสสนาภาวนา โดยเฉพาะ เมตตา ถือเป็นฐานเบื้องต้นแห่งการฝึกจิตให้สงบเย็น เป็นจิตที่
ไร้เวรและไม่เบียดเบียน มีการเจริญตั้งแต่ระดับพื้นฐานไปสู่ระดับสูงสุด คือ  อัปปมัญญา อัน
หมายถึงความไม่มีขอบเขตของความกรุณาและความเมตตา ซึ่งเป็นขั้นแห่ง  สีมาสัมเภท (การ
ทำลายเขตจำกัดของจิตในบุคคล 4 จำพวก) และต่อยอดไปสู่การเจริญจิตอัปปมัญญา จน
สามารถใช้เป็นบาทฐานแห่งวิปัสสนาได้ 

คัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท อาทิ พระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย ปฏิสัมภิทามรรค 
และ คัมภีร์วิสุทธิมรรค ต่างกล่าวถึงการเจริญสมถะและวิปัสสนาเป็นลำดับที ่สัมพันธ์กัน 
โดยเฉพาะการเจริญวิปัสสนามีสมถะเป็นบาทฐาน เรียกว่า สมถปุพพังคมวิปัสสนา (สมถนำหน้า



  วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)             | 397 

 

วิปัสสนา) อันเป็นวิธีที่พระอริยเจ้าหลายองค์นิยมใช้เพื่อยกจิตให้มั่นคง และพิจารณารูปนาม
โดยไตรลักษณ์จนเกิดมรรคญาณและผลญาณตามลำดับ 

ในกระบวนการดังกล่าวนั้น “อัปปมัญญา” โดยเฉพาะ “เมตตาฌาน” มีบทบาทสำคัญ
ในการพัฒนาสมาธิจนถึงระดับ อุปจารสมาธิ และ อัปปนาสมาธิ ซึ่งสามารถนำมาเป็นบาทฐาน
ของวิปัสสนาได้อย่างมั่นคง เช่น การเจริญเมตตาของพระสุภูติ ที่สามารถบรรลุ โลกุตตรธรรม 9 
ได้ ด้วยการยกเมตตาฌานเป็นฐานแล้วพิจารณาสภาวธรรมตามความเป็นจริงด้วยวิปัสสนา
ญาณ จนสามารถละสังโยชน์และอนุสัยได้อย่างสิ้นเชิง นอกจากนี้ ในพระสูตรต่าง ๆ เช่น 
โคทัตตสูตร ยังกล่าวถึงการแผ่เมตตาไปสู่สรรพสัตว์ในทุกทิศทุกทาง อันเป็นลักษณะของ อัปป
มัญญาเจโตวิมุตติ และสามารถยกระดับไปสู่วิมุตติขั้นสูง ได้แก่ อากิญจัญญาเจโตวิมุตติ สุญญ
ตาเจโตวิมุตติ และ อนิมิตตาเจโตวิมุตติ ซึ่งล้วนเป็นกระบวนการทางจิตที่มุ่งสู่การดับอาสวะ 
และบรรลุความหลุดพ้นในที่สุด 

ด้วยเหตุผลดังกล่าว ผู้วิจัยเห็นว่าการเจริญอัปปมัญญา โดยเฉพาะเมตตาภาวนา มิได้
เป็นเพียงการฝึกจิตเพื่อความสงบในเบื้องต้นเท่านั้น หากแต่สามารถนำไปสู่การเจริญวิปัสสนา
ภาวนา และการเข้าถึงมรรคผลนิพพานได้จริงในทางปฏิบัติ ดังปรากฏในตัวอย่างของพระอริย
สาวกในพระไตรปิฎกและคัมภีร์อรรถกถาต่าง ๆ ดังนั้น ผู้วิจัยจึงมีความประสงค์ที่จะศึกษา
วิเคราะห์ การเจริญอัปปมัญญาเพื่อยกขึ้นสู่วิปัสสนาภาวนา อย่างเป็นระบบ โดยมีเป้าหมาย
เพ่ือคลี่คลายข้อเคลือบแคลงสงสัยในหลักการ แนวทาง และกระบวนการ รวมทั้งเพ่ือเสริมสร้าง
องค์ความรู้ในเชิงวิชาการ อันจะเป็นประโยชน์แก่พุทธศาสนิกชนในการนำไปประยุกต์ใช้ใน
ภาคปฏิบัติต่อไป 
 

วัตถุประสงค์ของกำรวิจัย 
 1. เพ่ือศึกษาการเจริญอัปปมัญญาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
 2. เพ่ือวิเคราะห์การเจริญอัปปมัญญาเพ่ือยกข้ึนสู่วิปัสสนาภาวนา 
 

วิธีด ำเนินกำรวิจัย  
 การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) ซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของ
วิทยานิพนธ์ระดับมหาบัณฑิต สาขาวิชาวิปัสสนาภาวนา มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาการเจริญ



398 | Journal of Interdisciplinary Social Development (JISDIADP) Vol.3 No.5 (September - October 2025)                               

อัปปมัญญาในพระพุทธศาสนาเถรวาท และวิเคราะห์การนำอัปปมัญญาขึ้ นสู่วิปัสสนาภาวนา 
โดยมีขั้นตอนการดำเนินการวิจัย ดังนี้ 
 1. ศึกษาค้นคว้าเอกสารทางพระพุทธศาสนาเถรวาท ได้แก่ คัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถา 
ฎีกา ปกรณ์วิเสส ตลอดจนบทความทางวิชาการและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 
 2. ตรวจสอบความถูกต้อง ความน่าเชื่อถือ และจัดลำดับความสำคัญของข้อมูล โดย
เทียบเคียงกับคัมภีร์พระไตรปิฎกและแหล่งข้อมูลต้นฉบับ 
 3. ขอคำแนะนำจากผู้ทรงคุณวุฒิและคณาจารย์ที่มีความเชี่ยวชาญเฉพาะด้าน เพื่อ
เพ่ิมเติมประเด็นที่เก่ียวข้องในการวิเคราะห์ 
 4. วิเคราะห์และสังเคราะห์ข้อมูลตามกรอบประเด็นการวิจัย เพื ่อหาข้อสรุปที ่
สอดคล้องกับวัตถุประสงค์ของการศึกษา 
 5. ปรับปรุง แก้ไข และเรียบเรียงเนื ้อหาให้เหมาะสมกับการนำเสนอในรูปแบบ
บทความวิชาการ 
 

ผลกำรวิจัย  
1) การเจริญอัปปมัญญาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท ผลการศึกษาพบว่า อัปป

มัญญา หมายถึง ธรรมที่เจริญหรือแผ่ไปในสัตว์ทั้งหลายโดยหาประมาณมิได้ ไม่มีจำกัด ซึ่งเป็น
การพัฒนาจิตด้วยการแผ่ความปรารถนาดีให้แก่ผู้อื่นเมื่อเจริญและทำให้มากแล้ว จิตจะตั้งมั่นมี
กำลังข้ันอัปปนาสมาธิเป็นฌานจิต เป็นบาทฐานยกขึ้นสู่วิปัสสนาขั้นสูง จนสามารถหลุดพ้นจาก
อาสวะกิเลสทั้งปวง อันเป็นเจโตวิมุตติความหลุดพ้นแห่งจิตด้วยกำลังแห่งสมาธิ และปัญญา
วิมุตติความหลุดพ้นทั้งปวงด้วยปัญญา 

2) ลักขณาทิจตุกะและการเจริญอัปปมัญญา 1. เมตตากัมมัฏฐาน ลักษณะสำคัญของ
เมตตา คือ อโทสะเจตสิก หรือการไม่โกรธ ไม่ผูกเวร เมื่อบุคคลใดมีใจสงบ ปราศจากความโกรธ 
ความเร่าร้อนจากไฟแห่งโทสะย่อมไม่เผาผลาญร่างกาย ทำให้หนังไม่เหี่ยวย่นก่อนวัย ผมไม่
หงอกเร็ว ส่งผลให้คงความเป็นหนุ่มสาวได้นาน กล่าวอีกนัยหนึ่ง ผู้ที่ฝึกเจริญเมตตาอยู่เสมอ 
ย่อมมีจิตใจอ่อนโยน ส่งผลสะท้อนต่อกายภาพให้ผิวพรรณผ่องใสและมีชีวิตชีวา  2. กรุณา
กัมมัฏฐาน คุณลักษณะของกรุณาคือ กรุณาเจตสิก ความเมตตาที่มุ ่งช่วยให้ผู้อื่นพ้นจากทุกข์ 
กรณีที่บุคคลมีความสงสารผู้อื่นโดยตั้งอยู่บน “กัมมัสสกตาญาณ” คือพิจารณาตามกฎแห่ง
กรรม ไม่เลยเถิดไปในทางที่ผิด ย่อมเป็น กรุณาที่แท้จริง หรือที่เรียกว่า “สมบัติ” แต่หากความ



  วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)             | 399 

 

สงสารแปรเปลี่ยนเป็นความเศร้าโศก ร่ำไห้ คล้อยตามความทุกข์ของผ ู้อื่นจนจิตใจอ่อนแอ นั่น
คือ วิบัติของกรุณา ซึ่งไม่ก่อให้เกิดผลดีทางธรรม เพราะทำให้จิตหลงไปกับความทุกข์แทนที่จะ
ช่วยให้จิตสูงขึ้น 3. มุทิตากัมมัฏฐาน คุณลักษณะของมุทิตาคือ มุทิตาเจตสิก หมายถึง ความ
ยินดีในความสุข ความสำเร็จของผู้อื่น เมื่อมุทิตาเกิดขึ้นอย่างแท ้จริง ย่อมทำให้จิตสงบระงับ
จากความริษยา นี่คือ “สมบัติ” ของมุทิตา แต่หากเลยเถิดไปจนเกิดความเอิบอ่ิมหรือร่าเริงเกิน
ประมาณ จิตอาจหวั่นไหว อันเป็น “วิบัติ” ของมุทิตา 4. อุเบกขากัมมัฏฐาน อุเบกขามีแก่นสาร
อยู่ที่ ตัตตรมัชฌัตตตาเจตสิก คือความเป็นกลาง ไม่เอนเอียง ไม่เข้าข้างรัก เกลียด หรือสงสาร
ใครโดยเฉพาะ จิตที่ตั้งมั่นเป็นกลางเช่นนี้ เรียกว่า “อุเบกขาพรหมวิหาร” ซึ่งเปรียบได้กับนาย
สารถีผู้ปล่อยให้ม้าวิ่งไปตามทางเรียบอย่างมั่นคง โดยตนเพียงกำกับไม่ให้เบี่ยงเบนวิธีการเจริญ
อัปปมัญญา แม้ว่าการเจริญอัปปมัญญาจะสำเร็จได้ก็ต ่อเมื่อผู้ปฏิบัติเข้าถึง อัปปนาฌาน แต่
คัมภีร์ปฏิสัมภิทามรรคยังได้แสดงวิธีการไว้ 4 แนวทาง คือ 1) โอธิโสผรณา – การแผ่เมตตาโดย
เจาะจงไปยังบุคคล 4 ประเภท ได้แก่ ตนเอง ผู้เป็นที่รัก ผู้ที่เป็นกลาง และผู้ที่เป็นศัตรู การแผ่
เช่นนี้ถือว่าเป็นเมตตาที่แท้จริง เพราะมีความเสมอภาคต่อทุกฝ่าย 2) อโนธิโสผรณา – การแผ่
เมตตาโดยไม่เจาะจง เมื่อจิตถึงขั้น สีมสัมเภท ย่อมกระจายเมตตาไปโดยไร้ขอบเขต กลายเป็น
จิตขั้นอัปปนาสมาธิ 3) ทิสาผรณา – การแผ่ไปยังสรรพสัตว์ 12 จำพวก ครอบคลุมทิศทั้ง 10 
ไม่มีประมาณ ถือเป็นเมตตาอันไร้ขอบเขต 4) อินทริยวาร – การแผ่ไปโดยครอบคลุมเมตตา 
กรุณา มุทิตา และอุเบกขา โดยมีอินทรีย์ 5 คือ ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ และปัญญาเป็นกำลัง
สนับสนุน พร้อมประกอบด้วยธรรม 8 อย่าง เช่น การไม่เบียดเบียน ไม่ทำให้สัตว์เดือดร้อน เป็น
ต้น 

ระดับฌานและสมาบัติ การเจริญอัปปมัญญาตามพระอภิธรรม อาจบรรลุได้ถึง จตุตถ
ฌานโดยปัญจกนัย หรือ ตติยฌานโดยจตุตถนัย ส่วนตามพระสูตร สามารถก้าวไปได้ถึง ปัญจม
ฌาน หรือแม้กระทั่ง อรูปฌาน 4 และ สมาบัติ 9 ซึ่งรวมทั้งนิโรธสมาบัติด้วย อานิสงส์ของการ
เจริญอัปปมัญญา อานิสงส์มี 11 ประการ เช่น หลับและตื่นอย่างเป็นสุข ไม่ฝันร้าย เป็นที่รัก
ของมนุษย์และอมนุษย์ เทวดาปกป้องรักษา ไฟ ยาพิษ หรืออาวุธไม่อาจทำร้ายได้ จิตตั้งมั่น
รวดเร็ว ใบหน้าผ่องใส ไม่หลงลืมสติก่อนตาย และหากไม่บรรลุอรหันต์ ย่อมเข้าถึงพรหมโลกได้
แน่นอน นอกจากนี้ยังมีอานิสงส์เสริมอีก 5 ประการ ได้แก่  เป็นบาทฐานแห่งวิปัสสนา เข้า
สมาบัติได้เพื่อความสุขปัจจุบัน ทำให้เกิดอภิญญา 5 เป็นเหตุให้เกิดในพรหมโลก สามารถเข้าสู่
นิโรธสมาบัติได้ อัปปมัญญาและวิปัสสนาภาวนาเมื่อผู้ปฏิบัติได้ฌานแล้ว หากเข้าฌานบ่อย ๆ 



400 | Journal of Interdisciplinary Social Development (JISDIADP) Vol.3 No.5 (September - October 2025)                               

จนเกิดวสีและนำองค์ฌาน เช่น ปีติ สุข หรืออุเบกขา ขึ้นพิจารณาในแง่ “เกิดและดับ” ก็จะ
ก่อให้เกิดวิปัสสนาญาณ เห็นความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และอนัตตา จนสามารถบรรลุมรรค ผล 
นิพพาน 

สรุป การเจริญอัปปมัญญาไม่เพียงเป็นสมถะเพ่ือความสงบ แต่ยังเป็นบาทฐานให้เจริญ
วิปัสสนา จนนำไปสู่การหลุดพ้นทั้งทาง เจโตวิมุตติ และปัญญาวิมุตติ ผู้ที่ฝึกได้สมบูรณ์จะเข้าถึง 
สมาบัติ 8 และสามารถบรรลุพระอรหันต์ได้ในที่สุด 
 

อภิปรำยผล  
 จากผลการวิจัยเรื่อง “วิเคราะห์การเจริญอัปปมัญญาเพื่อยกขึ้นสู่วิปัสสนาภาวนา” 
พบว่า การเจริญอัปปมัญญามีความสำคัญยิ ่งต่อการพัฒนาจิตในแนวสมถกรรมฐาน และ
สามารถใช้เป็นบาทฐานที่มั ่นคงในการยกขึ้นสู่การเจริญวิปัสสนาภาวนา ซึ่งสอดคล้องกับ
หลักธรรมในพระไตรปิฎก และคำอธิบายในคัมภีร์อรรถกถาและคัมภีร์วิสุทธิมรรค 1. การเจริญ
อัปปมัญญาเป็นสมถกรรมฐานที่เกื้อกูลวิปัสสนา การเจริญอัปปมัญญา ได้แก่ เมตตา กรุณา 
มุทิตา และอุเบกขา เป็นกระบวนการพัฒนาจิตให้บริสุทธิ์จากอกุศลวิตก เช่น พยาบาท ความ
โกรธ ความริษยา และราคะ จิตที่เจริญอัปปมัญญาจนถึงข้ันอัปปนาสมาธิย่อมมีกำลังมั่นคง เป็น
พ้ืนฐานให้สามารถพิจารณาอารมณ์ด้วยปัญญาได้ง่าย ซึ่งตรงกับหลัก “สมถปุพพังคมวิปัสสนา” 
ที่กล่าวไว้ใน ขุททกนิกาย ปฏิสัมภิทามรรค ว่าการฝึกสมถะก่อนแล้วค่อยยกจิตขึ้นพิจารณาตาม
แนววิปัสสนา เป็นแนวทางปฏิบัติที่สามารถนำไปสู่ความรู้แจ้งได้อย่างแท้จริง  2. การยกอัปป
มัญญาฌานขึ้นสู่วิปัสสนาภาวนา ผลการวิเคราะห์ชี้ชัดว่า องค์ฌาน เช่น ปีติ สุข และอุเบกขา 
อันเกิดจากการเจริญอัปปมัญญานั้น เมื่อนำมาพิจารณาโดยความเป็นไตรลักษณ์ ย่อมสามารถ
พัฒนาสู่วิปัสสนาญาณได้ตามลำดับ ตั้งแต่เห็นความเกิดดับของสภาวธรรม ไปจนถึงการรู้แจ้ง
อริยสัจ 4 และดับกิเลสได้อย่างสิ้นเชิง สอดคล้องกับคำอธิบายใน วิสุทธิมรรค ที่กล่าวว่า เมตตา
ฌานที่พัฒนาดีแล้ว สามารถยกระดับสู่ปัญญา และนำไปสู่โลกุตตรธรรมได้จริง เช่น ในกรณีของ
พระสุภูติเถระ 3. หลักธรรมที่เกี่ยวข้องและสนับสนุนแนวทางการปฏิบัติ ผลการศึกษายังพบว่า 
การเจริญอัปปมัญญาเมื่อดำเนินควบคู่กับหลัก สติปัฏฐาน 4 จะช่วยให้เกิดความระลึกรู้ใน
เวทนา จิต และธรรมอย่างต่อเนื่อง ซึ่งเป็นรากฐานของวิปัสสนาภาวนา และเมื่อมีความเพียร
อย่างต่อเนื่อง ร่วมกับสมาธิและปัญญาที่มั่นคง จะทำให้ โพชฌงค์ 7 เจริญอย่างสมบูรณ์ นำไปสู่ 
วิชชาและวิมุตติ ในที่สุด 4. ความหลุดพ้นในลักษณะ “อุภโตภาควิมุติ” การบรรลุผลสูงสุดของ



  วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)             | 401 

 

การเจริญอัปปมัญญายกขึ้นสู่วิปัสสนา คือ ความหลุดพ้นทั้งทางสมาธิ (เจโตวิมุตติ) และปัญญา 
(ปัญญาวิมุตติ) ซึ่งรวมเรียกว่า อุภโตภาควิมุติ เป็นคุณลักษณะของพระอรหันต์ผู้สามารถบรรลุ
สมาบัติ 8 และนิโรธสมาบัติ และสิ้นอาสวะโดยสมบูรณ์ สอดคล้องกับพุทธพจน์ที่ว่า “สมถะ
และวิปัสสนาเป็นหนทางที่ให้ถึงอสังขตธรรม” (ขุททกนิกาย มหานิเทส) 5. คุณประโยชน์เชิง
ปฏิบัติและอานิสงส์ นอกจากนี้ อัปปมัญญายังมีอานิสงส์อันเป็นที่ประจักษ์ ทั้งในด้านจิตใจและ
พฤติกรรม เช่น การหลับเป็นสุข สีหน้าผ่องใส ไม่ฝันร้าย จิตตั้งมั่นเร็ว และสามารถเข้าถึงพรหม
โลก แม้ยังไม่บรรลุมรรคผล ซึ่งแสดงให้เห็นว่า อัปปมัญญาไม่เพียงมีคุณค่าทางจิตวิญญาณ
เท่านั้น หากยังเก้ือกูลต่อสุขภาพจิตและสันติภาพในสังคมอย่างยั่งยืนอีกด้วย 
 

องค์ควำมรู้ใหม่ 
 1) การเชื่อมโยงอย่างเป็นระบบระหว่าง “อัปปมัญญา” กับ “วิปัสสนาภาวนา” การ
วิจัยนี้ได้แสดงให้เห็นอย่างชัดเจนว่า อัปปมัญญาซึ่งเดิมถูกจัดอยู่ในหมวดสมถกรรมฐาน มิใช่
เพียงการแผ่เมตตาเพื ่อความสงบทางจิตเท่านั ้น แต่สามารถนำมาใช้เป็น “บาทฐานของ
วิปัสสนา” ได้อย่างเป็นระบบ โดยเฉพาะเมื่อผู้ปฏิบัติสามารถบรรลุฌานจิต และยกองค์ฌานขึ้น
พิจารณาโดยความเป็นไตรลักษณ์จนเกิดวิปัสสนาญาณ อันนำไปสู่มรรค ผล นิพพาน 2) การ
อธิบายกระบวนการยกองค์ฌานจากอัปปมัญญาขึ้นสู่วิปัสสนาในเชิงวิปัสสนาญาณ งานวิจัยนี้ได้
สังเคราะห์แนวปฏิบัติจากคัมภีร์ พร้อมกับวิเคราะห์กลไกภายในจิต ที่ผู้ปฏิบัติอาศัยองค์ฌาน 
(วิตก วิจาร ปีติ สุข เอกัคคตา) มาเป็นอารมณ์วิปัสสนา และสามารถพิจารณาองค์ฌานเหล่านี้
โดยความเป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ซึ่งเป็นการเชื่อมโยงระหว่าง สมถภาวนา กับ วิปัสสนา
ภาวนา ที่มีความละเอียดลึกซึ้ง 3) แนวคิด “อุภโตภาควิมุตติ” ที่เกิดจากการเจริญอัปปมัญญา 
การวิจัยนี้ชี้ให้เห็นว่าการเจริญอัปปมัญญาอย่างต่อเนื่อง จนสามารถยกขึ้นสู่วิปัสสนาได้ จะทำ
ให้ผู้ปฏิบัติหลุดพ้นทั้งทางสมาธิและปัญญา คือ เจโตวิมุตติ และ ปัญญาวิมุตติ จนถึงระดับ อุภ
โตภาควิมุติ ซึ่งเป็นคุณลักษณะของพระอรหันต์ที่สมบูรณ์ ทั้งในเชิงทฤษฎีและเชิงปฏิบัติ 4) 
การจำแนกรูปแบบการเจริญอัปปมัญญาตามคัมภีร์กับการประยุกต์ใช้เชิงวิปัสสนา งานวิจัยนี้ได้
จำแนกรูปแบบการแผ่เมตตา 4 วิธี ได้แก่ โอธิโสผรณา อโนธิโสผรณา ทิสาผรณา และอินทริ
ยวาร พร้อมทั้งแสดงวิธีการนำไปใช้ในกระบวนการวิปัสสนาอย่างเป็นลำดับขั้น ซึ่งเป็นการ
รวบรวมเชิงเปรียบเทียบและวิเคราะห์อย่างมีระบบ 5) การเสนอกรอบอ้างอิงใหม่สำหรับการ
ฝึกสมถกรรมฐานที่เน้นการหลุดพ้น โดยทั่วไป สมถกรรมฐานมักถูกมองว่าเป็นเพียงการฝึกจิต



402 | Journal of Interdisciplinary Social Development (JISDIADP) Vol.3 No.5 (September - October 2025)                               

ให้สงบ แต่การศึกษาครั ้งนี ้ชี ้ว ่า หากฝึกสมถกรรมฐานโดยเฉพาะอัปปมัญญาอย่างถูกวิธี 
สามารถเป็นพื้นฐานอันมั่นคงในการเข้าถึงวิปัสสนา และนำไปสู่ความหลุดพ้นได้จริง จึงเป็นการ
ยกระดับความเข้าใจในบทบาทของสมถกรรมฐานในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 

สรุป/ข้อเสนอแนะ 
 การวิจัยเรื ่อง “วิเคราะห์การเจริญอัปปมัญญาเพื่อยกขึ้นสู่วิปัสสนาภาวนา” มีผล
การศึกษาสำคัญ 2 ประการ ดังนี้ การเจริญอัปปมัญญาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท อัปป
มัญญา หมายถึง ธรรมที่แผ่เมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขาโดยไม่จำกัด เมื่อเจริญอย่าง
ต่อเนื่อง จิตจะตั้งมั่นในอัปปนาสมาธิ เกิดฌานจิตอันมั่นคง ซึ่งสามารถใช้เป็นฐานแห่งวิปัสสนา
เพื่อนำไปสู่มรรค ผล นิพพาน ได้ โดยมีลักขณาทิจตุกะและรูปแบบการแผ่เมตตา 4 วิธี เช่น 
โอธิโสผรณา และทิสาผรณา การเจริญอัปปมัญญาที่สมบูรณ์สามารถบรรลุรูปฌาน 4 อรูปฌาน 
4 จนถึงนิโรธสมาบัติ และได้รับอานิสงส์สูงสุดทั้งทางโลกและทางธรรม การเจริญอัปปมัญญา
เพื่อยกขึ้นสู่วิปัสสนาภาวนา  เมื่อจิตตั้งมั่นในฌาน ผู้ปฏิบัติสามารถยกองค์ฌาน เช่น ปีติ สุข 
หรืออุเบกขา เป็นอารมณ์วิปัสสนา พิจารณาตามไตรลักษณ์ จนเกิดวิปัสสนาญาณ และบรรลุ
มรรค ผล นิพพาน โดยอาศัยหลักสติปัฏฐาน 4 โพชฌงค์ 7 และวิชชา-วิมุตติ ผู้ที่เจริญอัปป
มัญญาได้ถึงขั ้นนี้ ย่อมหลุดพ้นทั้งทางสมถะและวิปัสสนา เรียกว่า  อุภโตภาควิมุติ ซึ่งเป็น
คุณสมบัติของพระอรหันต์อย่างแท้จร ิง  ในส่วน ข้อเสนอแนะเชิงนโยบำย ได้แก่ 1) 
มหาวิทยาลัยสงฆ์ควรกำหนดให้ การส่งเสริมการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาด้วยธุดงควัตร เป็น
แนวทางแห่งการเจริญวิปัสสนาภาวนาเพื ่อความพ้นจากทุกข์ 2) มหาวิทยาลัยสงฆ์ควร
กำหนดให้ การส่งเสริมการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาด้วยธุดงควัตร เป็นแนวทางในการพัฒนา
คุณภาพชีวิตของบุคลากรในสังคมทุกระดับ 3) มหาวิทยาลัยสงฆ์ควรกำหนดให้ การส่งเสริมการ
ปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาด้วยธุดงควัตร เสนอสภาวิชาการและสภามหาวิทยาลัย เพื่อนำไปบรรจุ
ในแผนกลยุทธ์ หรือแผนปฏิบัติการประจำปี โดยให้รายงานความก้าวหน้าเป็นระยะ  ๆ 
ข้อเสนอแนะส ำหรับกำรวิจัยครั้งต่อไป ได้แก่ 1) วิเคราะห์การส่งเสริมการปฏิบัติวิปัสสนา
ภาวนาด้วยจีวรปฏิสังยุตต์ 2) วิเคราะห์การส่งเสริมการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาด้วยปิณฑ
ปาตปฏิสังยุตต์ 3) วิเคราะห์การส่งเสริมการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาด้วยเสนาสนปฏิสังยุตต์ 4) 
วิเคราะห์การส่งเสริมการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาด้วยวิริยปฏิสังยุตต์ 
 



  วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)             | 403 

 

เอกสำรอ้ำงอิง 
ขันทอง วิชาเดช. (2561). การแผ่เมตตาในสังคมไทยตามคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท.  ใน 

ดุษฎีนิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา.  บัณฑิตวิทยาลัย 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระโมคคัลลานเถระ. (2557). คัมภีร์อภิธานวรรณนา. แปลโดย พระมหาสมปอง มุทิโต. (พิมพ์
ครั้งที่ 2). กรุงเทพมหานคร: บริษัท ประยูรวงศ์พริ้นท์ติ้ง จำกัด. 

พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ). (2555). พรหมวิหาร แปลโดย พระคันธสาราภิวงศ์ (สม
ลักษณ์ คนฺธสาโร). กรุงเทพมหานคร: ห้างหุ้นส่วนจำกัด ประยูรสาส์นไทย การพิมพ์. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจฬาลงกรณราช
วิทยาลัย.  กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สมเด็จพระพุทธชินวงศ์ (สมศักด์ิ อุปสมมหาเถระ). (2554). อริยวังสปฏิปทา ปฏิปทาอันเป็นวงศ์
พระอริยเจ้า. กรุงเทพมหานคร: ห้างหุ้นส่วนจำกัด ประยูรสาส์นไทยการพิมพ์. 

ส ุจ ินต ์  บร ิหารวนเขตต ์ .  (2536). ปรม ัตถธรรมส ังเขป จ ิตตส ังเขปและภาคผนวก . 
กรุงเทพมหานคร: ห้างหุ้นส่วนจำกัด โรงพิมพ์ ชวนพิมพ์. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


