
รุ่งอรุณของการศึกษา*
 

THE DAWN OF EDUCATION 
 

พระมหาพิพัฒน์ อภิวฑฺฒโน (อายะนันท)์ 
PhramahaPipat Apiwattano (Ayanant) 

บัณฑิตศึกษา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตแพร่ 
Graduate Studies Mahachulalongkornrajavidyalaya University Phrae Campus, Thailand 

Corresponding Author’s E-mail: ppk19999@gmail.com 
วันที่รับบทความ : 2 สิงหาคม 2568; วนัแก้ไขบทความ 9 สิงหาคม 2568; วันตอบรับบทความ : 11 สิงหาคม 2568  

Received 2 August 2025; Revised 9 August 2025; Accepted 11 August 2025 

 
  แปลจากหนังสือ : รุ่งอรุณของการศึกษา  

                                                       ผู้เขียน : พระพรหมคณุาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) 
 แปล : ดร.สุดารัตน์  บรรเทากลุ 
 สำนักพิมพ์ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย           
 ปีที่พิมพ์ : 2556 
 จำนวนหน้า : 94 
      

 
 
 

บทนำ 
หนังสือ “รุ่งอรุณของการศึกษา” โดยพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้นำเสนอ

ทัศนะทางพุทธศาสนาเกี ่ยวกับการศึกษาไว้อย่างลุ ่มลึกและมีระบบ โดยเน้นให้เห็นว่า 
“การศึกษา” มิใช่เพียงกระบวนการถ่ายทอดความรู้หรือการอบรมวิชาชีพเท่านั้น หากแต่เป็น

 
* พระมหาพิพัฒน ์อภวิฑฺฒโน (อายะนนัท์). (2568). รุ่งอรุณของการศึกษา. วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม,  

3(4), 473-485.  
PhramahaPipat Apiwattano (Ayanant). (2025). The Dawn Of Education.  

Journal of Interdisciplinary Social Development, 3(4), 473-485.;  
DOI: https://doi.org/10. 

Website: https://so12.tci-thaijo.org/index.php/JISDIADP/ 

https://doi.org/
https://so12.tci-thaijo.org/index.php/JISDIADP/


474 | Journal of Interdisciplinary Social Development (JISDIADP) Vol.3 No.4 (July - August 2025)                               

การฝึกฝนและพัฒนาคนให้มีชีวิตที่ถูกต้อง ดีงาม และสมบูรณ์ การศึกษาตามแนวพุทธจึงเป็น
วิถีแห่งการดำเนินชีวิตอย่างมีจุดหมาย คือการพาตนเองก้าวข้ามปัญหาและทุกข์ สู่อิสรภาพ
และความสุขที่แท้จริง ผู้เขียนได้ชี้ให้เห็นว่าชีวิตของมนุษย์เปรียบเหมือนการเดินทาง และ
การศึกษาก็คือเครื่องมือที่ช่วยกำหนดเส้นทางนั้นให้ถูกต้อง ชัดเจน และมั่นคง โดยมีหลัก 
“ไตรสิกขา” และ “อริยมรรคมีองค์ 8” เป็นรากฐานสำคัญ ทั้งนี้ จุดเด่นของหนังสือเล่มนี้คือ
การเสนอ “ธรรม 7 ประการ” ที่เปรียบได้กับแสงแรกของอรุณรุ่ง ซึ่งจะเป็นฐานสำหรับการ
สร ้ าง เยาวชนให ้ เติบโตเป ็นผ ู ้ม ีค ุณภาพ ม ีป ัญญา และม ีจ ิตใจงดงาม  ด ้วยภาษา 
ที่เรียบง่ายแต่ลึกซ้ึง หนังสือเล่มนี้จึงไม่เพียงเป็นคู่มือสำหรับนักการศึกษา หากยังเป็นแสงสว่าง
สำหรับผู้ใฝ่แสวงหาทางชีวิตที่มั่นคงและงดงาม กล่าวได้ว่า “รุ่งอรุณของการศึกษา” มิใช่แค่
การเริ่มต้นวันใหม่ หากคือการเริ่มต้นของชีวิตใหม่ ชีวิตที่ตื่นรู้ เติบโต และเบิกบานด้วยปญัญา 
ดังนั้นหนังสือที่นำมาวิจารณ์ในครั้งนี้ เขียนโดย พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) แปลโดย  
ดร.สุดารัตน์  บรรเทากุล บทวิจารณ์หนังสือนี้คงอำนวยประโยชน์เชิงวิชาการ แก่นิสิต นักศึกษา 
และประชาชนผู้ที่สนใจ สืบไป 

สำหรับหนังสือเล่มนี้ พิมพ์ครั้งแรก รูปเล่มหนังสือมีขนาด 145X210X5 มม. น้ำหนัก      
150 กรัม ชนิดกระดาษเป็นกระดาษถนอมสายตา จัดพิมพ์โดย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย ปีที่พิมพ์จำหน่าย พ.ศ. 2556 พิมพ์จำนวน 2,000 เล่ม เนื้อหาสาระของหนังสือ
เล่มนี้ มีจำนวนทั้งหมด 7 ส่วน จำนวน 94 หน้า มีลักษณะรูปเล่ม ใช้โทนปกสีแดงเข้ม ทำให้ดู
เด่น ตรงบริเวณหน้าปกจะเป็นรูปบันไดพญานาคของวัดมหาจุฬาลงกรณราชูทิศ หน้าปกมี
ข้อความชื่อหนังสือเขียนเป็นอักษรตัวหนังสือสีขาว “รุ่งอรุณของการศึกษา The Dawn of 
Education” และด้านล่างของปกหน้ามีตรามหาวิทยาลัยเป็นวงกลมครอบธรรมจักรส่วนกลาง
เป็นพระเกี ้ยว และมีข้อความตัวหนังสือสีขาวเขียนว่า มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย MAHACHULALONGKORNRAJAVIDYALAYA UNIVERSITY ส่วนปกด้านหลัง เป็น
ปกด้านหน้า สำหรับข้อมูลทางบรรณานุกรมของหอสมุดแห่งชาติ คือ พระพรหมคุณาภรณ์ 
(ป.อ. ปยุตฺโต), (ดร.สุดารัตน์  บรรเทากุล, แปล), รุ่งอรุณของการศึกษา, กรุงเทพมหานคร: โรง
พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2556. ISBN : 978-616-612-300-307-8 

 
 
 



  วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม - สิงหาคม 2568)             | 475 

 

รุ่นอรุณของการศึกษา 
หนังสือเล่มนี้นำเสนอแนวคิดเกี่ยวกับ “การศึกษาในฐานะกระบวนการพัฒนาชีวิตที่ดี

งาม” เป็นปัจจัยสำคัญในการสร้างมนุษย์ให้สามารถดำเนินชีวิตได้อย่างมีคุณค่า มีความสุข และ
ไม่เบียดเบียนตนเองหรือผู้อื่น พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้วางรากฐานความคิดไว้
อย่างชัดเจนว่า การศึกษามิใช่เพียงการเรียนรู้เพ่ือความรู้หรืออาชีพเท่านั้น แต่คือการฝึกฝนตน
ให้ดำเนินชีวิตได้ถูกต้องตามหลักธรรม โดยมีเป้าหมายสูงสุดคือ “ความดับทุกข์” หรือ 
“อิสรภาพจากปัญหา” อันเป็นเป้าหมายหลักในพุทธศาสนา 

แก่นสำคัญของแนวคิดนี้คือการมองชีวิตมนุษย์เป็นการเดินทาง ซึ่งต้องมี “ทาง”            
และ “จุดหมาย” ที่ชัดเจน การศึกษาจึงเป็นเสมือนแผนที่และพาหนะในการเดินไปสู่จุดหมาย
นั้น โดยใช้หลักไตรสิกขาและอริยมรรคมีองค์ 8 เป็นแนวทางในการพัฒนาทั้งกาย วาจา ใจ 
และปัญญา แต่สิ่งที่ผู้เขียนชี้ให้เห็นเป็นพิเศษ คือ ความสำคัญของ “จุดเริ่มต้นของทาง” นั่นคือ 
การสร้างพื้นฐานคุณธรรมเบื ้องต้นให้แก่ผู ้เรียน ผ่านธรรม 7 ประการ หรือ “รุ่งอรุณของ
การศึกษา” ที่เปรียบเสมือนแสงแรกของชีวิตที่งดงาม 

ดังนั้น การศึกษาในทัศนะของพระพรหมคุณาภรณ์ จึงมิใช่เพียงเครื่องมือของสังคม แต่
คือหัวใจของการพัฒนาชีวิตมนุษย์ทั้งทางโลกและทางธรรม เป็นทั้งจุดเริ่มต้นของความดีงาม 
และเป็นหนทางที่จะนำสู่ความหลุดพ้นอย่างแท้จริง ซึ่งเนื้อหาประกอบด้วย 

ส่วนที่ 1 ได้กล่าวถึง แนวทางเบื้องต้นของการศึกษาเพ่ือชีวิตที่ดีงาม โดยเน้นว่า “การ
รู้จักเลือกหาแหล่งความรู้และแบบอย่างที่ดี” เป็นปัจจัยพื้นฐานที่สำคัญยิ่งในการเริ่มต้นพฒันา
ตนเอง แนวคิดนี ้เรียกว่า “ความมีกัลยาณมิตร” ซึ ่งประกอบด้วย 2 มิติ คือ สังคมที่เป็น
กัลยาณมิตร และตัวเด็กเองที ่ร ู ้จ ักเลือกคบหากัลยาณมิตร กล่าวคือ สังคมควรจัดสรร
สิ ่งแวดล้อมที ่ดี มีครู พ่อแม่ ผู ้นำ และสื ่อที ่เป็นแบบอย่างที ่ด ี ขณะเดียวกัน เด็กต้องมี
วิจารณญาณในการเลือกคบคนดี เลือกใช้แหล่งความรู้ที่มีคุณภาพ เช่น ห้องสมุด หนังสือ หรือ
รายการสาระ สารธรรมข้อนี้จึงเป็นเหมือน “แสงแรก”แห่งรุ่งอรุณของการศึกษา ที่จะนำไปสู่
การพัฒนาตนอย่างแท้จริง 

ส่วนที่ 2 ได้กล่าวถึง การมีชีวิตและการอยู่ร่วมในสังคมอย่างมีระเบียบด้วย “วินัย” ซึ่ง
เป็นพื้นฐานสำคัญของการดำเนินชีวิตและการพัฒนาตนให้ก้าวหน้า โดยเรียกในทางธรรมว่า 
“สีลสัมปทา” หรือความถึงพร้อมด้วยศีล การมีวินัยนั้นครอบคลุมถึงการรู้จักจัดระเบียบชีวิตให้
เรียบร้อย ไม่วุ่นวาย รู้จักแบ่งเวลา มีความประพฤติส่วนตัวที่สุภาพสุจริต และประพฤติตนใน



476 | Journal of Interdisciplinary Social Development (JISDIADP) Vol.3 No.4 (July - August 2025)                               

สังคมอย่างเกื้อกูล ไม่เบียดเบียนผู้อื่น การฝึกฝนวินัยจึงเป็นเหมือนการเตรียมพื้นฐานให้ชีวิต
และสังคมพร้อมต่อการพัฒนาเหมือนการเตรียมทางเดินให้สะอาด ราบรื่น เพื่อให้การเดินทาง
ในชีวิตเป็นไปอย่างมีเป้าหมายและสำเร็จผลอย่างแท้จริง 

ส่วนที่ 3 ได้กล่าวถึง ความพร้อมด้วยแรงจูงใจใฝ่รู ้ใฝ่สร้างสรรค์ ซึ ่งถือเป็นพลัง
ขับเคลื่อนสำคัญในการเรียนรู้และพัฒนาตน แรงจูงใจที่ถูกต้องนั้นต้องตั้งอยู่บนพื้นฐานของ 
“ฉันทะ” คือ ความรักในความจริง ความดีงาม และความอยากเห็นสิ่งดีเกิดขึ้นจริง แรงจูงใจ
เช่นนี้จะทำให้ผู้เรียน แม้ความกระตือรือร้นในการแสวงหาความรู้ สร้างสรรค์สิ่งใหม่ และยืน
หยัดในคุณธรรม ในทางตรงกันข้าม หากแรงจูงใจตกอยู่ภายใต้อำนาจของ “ตัณหา” หรือความ
ใฝ่เสพบริโภค ก็จะทำให้เกิดความลุ่มหลง ยึดติด และเบี่ยงเบนออกจากเส้นทางของการพัฒนา
อย่างแท้จริง ฉันทะจึงเป็นพลังที่ทำให้คนอยากทำดีโดยไม่ต้องรอคำสั่ง หรือผลตอบแทน และ
ยังเป็นรากฐานสำคัญของการพัฒนาสังคมประชาธิปไตยท่ีมั่นคงและยั่งยืน 

ส่วนที่ 4 ได้กล่าวถึง การมุ่งมั่นพัฒนาตนให้เต็มศักยภาพ ซึ่งถือเป็นการเสริมพลัง
ภายในให้กับบุคคล โดยปลูกฝังจิตสำนึกที่คอยกระตุ้นเตือนให้ไม่หยุดนิ่ง และพยายามพัฒนา
ตนให้ก้าวหน้าสู่ความสมบูรณ์ เรียกในทางธรรมว่า “อัตตสัมปทา” หรือการทำตนให้ถึงพร้อม 
แนวคิดนี้ตั้งอยู่บนความเชื่อพื้นฐานที่ว่า มนุษย์เป็นสัตว์ที่ฝึกได้ และต้องฝึกตน หากไม่พัฒนา 
คนจะต่ำกว่าสัตว์อื่นในหลายด้าน แต่หากพัฒนาได้เต็มที่ ก็สามารถประเสริฐยิ่ง แม้เทวดาก็ยัง
เคารพ ความมั่นใจในศักยภาพของตนเองนี้ ยังสอดคล้องกับหลัก “โพธิสัทธา” ที่เชื่อว่าทุกคน
สามารถพัฒนาได้จนถึงความเป็นพุทธะ จึงทำให้ผู ้เรียนเกิดพลังใจ รู ้จักตั้งเป้าหมาย และ
พยายามฝึกฝนอย่างต่อเนื่อง เพ่ือบรรลุความสมบูรณ์แห่งชีวิตที่ดีงาม 

ส่วนที่ 5 ได้กล่าวถึง การปรับทัศนคติและค่านิยมให้สอดคล้องกับเหตุผลและความ
จริง ซึ่งเรียกว่า “ทิฏฐิสัมปทา” หรือความถึงพร้อมด้วยทิฏฐิ หมายถึง การมีความเห็น ความ
เชื่อและทัศนคติที่ถูกต้องตามหลักแห่งเหตุปัจจัย แนวคิดนี้เน้นการมองโลกตามความเป็นจริง 
ไม่ถูกครอบงำด้วยอคติหรือความพอใจส่วนตัว และช่วยให้เกิดกระบวนการเรียนรู้ วิเคราะห์ 
และแก้ปัญหาอย่างมีปัญญา การมีทัศนคติแบบนี้ยังส่งเสริมความรับผิดชอบ ไม่โทษสิ่งภายนอก 
แต่เชื่อมั่นในความสามารถของตนที่จะเปลี่ยนแปลงและพัฒนาได้ โดยการรู้จักค้นหาและเข้าใจ
เหตุแห่งความสำเร็จหรือความล้มเหลว ทั้งของตนเองและของผู้อื่น ทัศนคติที่ถูกต้องนี้จึงเป็น
รากฐานสำคัญของชีวิตที่ดีงาม และเป็นพลังเสริมในการแสวงหาความรู้และสร้างสรรค์สิ ่งที่มี
คุณค่าอย่างแท้จริง 



  วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม - สิงหาคม 2568)             | 477 

 

ส่วนที่ 6 ได้กล่าวถึง ความมีสติและความกระตือรือร้นตื่นตัวอยู่เสมอ หรือที่เรียกว่า     
“อัปปมาทะ” ซึ่งหมายถึง ความไม่ประมาท เป็นจิตสำนึกที่ทำให้มนุษย์เร่งขวนขวายกระทำสิ่ง
ที่ควรทำ ไม่ผัดวันประกันพรุ่ง ไม่ปล่อยปละละเลยให้เวลาล่วงไปโดยเปล่าประโยชน์ แนวคิดนี้
ตั้งอยู่บนความเข้าใจใน “อนิจจตา” หรือความไม่เที่ยงของสรรพสิ่ง ที่ทุกสิ่งเปลี่ยนแปลงตาม
กาลเวลาและเหตุปัจจัย การตระหนักในความเปลี่ยนแปลงนี้ทำให้เกิดความเร่งรีบที่มีสติ ไม่ใช่
ความเร่งรีบด้วยความหลงผิด แต่เป็นความตั้งใจที่จะทำดี ขวนขวายฝึกฝนตน และสร้างสรรค์
สิ่งที่เป็นประโยชน์ก่อนที่โอกาสจะผ่านพ้นไป อัปปมาทะจึงเป็นหัวใจของการปฏิบัติ เพราะเป็น
ตัวนำให้ธรรมะข้ออื่น ๆ ถูกนำออกมาใช้จริง หากไม่มีสติและความตื่นตัว แม้จะมีความรู้ก็จะ
กลายเป็นเพียงทฤษฎีที่ไม่มีประโยชน์ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า “ธรรมทั้งหลายย่อมรวมลง
ในอัปปมาทะ เหมือนรอยเท้าสัตว์ทั้งหลายย่อมรวมลงในรอยเท้าช้าง” การฝึกตนให้ตื่นรู้ต่อ
กาลเวลาและเหตุปัจจัย จึงเป็นการเร่งเร้าชีวิตให้ไม่ตกอยู่ในความประมาท และเดินไปสู่ความ
เจริญได้อย่างแท้จริง 

ส่วนที่ 7 ได้กล่าวถึง ความสามารถในการแก้ปัญหาและพึ่งตนเองได้ด้วยความรู้คิด          
ซึ ่งในทางธรรมเรียกว่า “โยนิโสมนสิการสัมปทา” หมายถึง การคิดอย่างถูกวิธี มีเหตุผล 
วิเคราะห์อย่างลึกซึ้ง และรอบด้าน เพื่อให้เกิดความเข้าใจที่แท้จริงและสามารถนำไปใช้ในการ
แก้ปัญหาหรือสร้างสรรค์สิ่งดีงามได้ด้วยตนเอง การคิดแบบโยนิโสมนสิการนี้ ไม่ใช่เพียงคิด
เฉพาะดา้นเหตุผลเท่านั้น แต่ยังรวมถึงการคิดเชิงคุณธรรม เห็นอกเห็นใจ เข้าใจบริบท และรู้จัก
เชื่อมโยงความรู้เพื่อพัฒนาตนและผู้อื่น ยิ่งไปกว่านั้น ยังเป็นพื้นฐานของ “สัมมาทิฏฐิ” ที่เป็ น
องค์แรกของมรรคมีองค์ 8 ซึ ่งหมายถึงการเห็นถูก เข้าใจถูก จึงถือเป็นแกนกลางของ
กระบวนการศึกษาอย่างแท้จริง ในขบวนขององค์ประกอบทั้ง 7 โยนิโสมนสิการเป็นตัวท้ายที่มี
บทบาทสำคัญ เพราะเป็นองค์ประกอบภายในที่ทำให้บุคคลพึ่งตนเองได้ ไม่ต้องอิงกัลยาณมิตร
ตลอดไป เป็นเป้าหมายของการศึกษาเพื่อสร้างอิสรภาพทางปัญญา และทำให้ชีวิตสามารถ
เจริญก้าวหน้าในทางที่ดีงามด้วยตนเองได้อย่างแท้จริง 

 

บทวิจารณ ์
จุดเด่น 
หนังสือเล่มนี้เป็นงานวรรณกรรมที่มีความลึกซึ้งและทรงพลัง โดยสามารถถ่ายทอด

แนวคิดเกี ่ยวกับความเชื่อซึ ่งเป็นปัจจัยสำคัญที่กำหนดทิศทางชีวิตของมนุษย์ได้อย่างน่า



478 | Journal of Interdisciplinary Social Development (JISDIADP) Vol.3 No.4 (July - August 2025)                               

ประทับใจ การวิจารณ์หนังสือเล่มนี้สามารถแบ่งออกเป็น 4 ประเด็นสำคัญ ได้แก่ รูปแบบทาง
วรรณกรรม ภาษาและการนำเสนอ การออกแบบเนื้อหา และความทันสมัย ประกอบด้วย 

1. รูปแบบทางวรรณกรรม หนังสือ “รุ่งอรุณของการศึกษา” มีความโดดเด่นในด้าน
รูปแบบทางวรรณกรรมที่ผสานแนวคิดเชิงธรรมะเข้ากับศิลปะการเล่าเรื่องได้อย่างกลมกลืน 
ผู้เขียนใช้ภาษาท่ีเรียบง่าย ไม่ซับซ้อน แต่แฝงด้วยพลังความหมาย ทำให้แนวคิดทางจิตวิญญาณ
สามารถเข้าถึงผู้อ่านทั่วไปได้อย่างไม่ยากเย็น อีกทั้งการใช้อุปมาอุปไมยในเรื่องยังช่วยให้ผู้อ่าน
มองเห็นภาพชัดเจน เกิดความเข้าใจในหลักธรรมเชิงนามธรรมได้ดีขึ้น โครงเรื่องมีความเป็น
ระบบ เรียงลำดับจากความเข้าใจพ้ืนฐานไปสู่การไตร่ตรองระดับลึกอย่างมีเหตุมีผล การดำเนิน
เรื่องมีจังหวะทีเ่หมาะสม ไม่เร่งเร้าเกินไป ทำให้การอ่านเป็นไปอย่างลื่นไหลและต่อเนื่อง จึงนับ
ได้ว่าเป็นงานวรรณกรรมที่มีความละเมียดละไมทั้งในด้านสาระและศิลป์อย่างแท้จริง 

2. ภาษาและการนำเสนอ ภาษาที่ใช้ในหนังสือเล่มนี้มีลักษณะเรียบง่ายแต่เปี่ยมด้วย
ความหมาย โดยผู ้เขียนสามารถผสมผสานภาษาทางธรรมะเข้ากับภาษาสามัญได้อย่าง
แนบเนียน ทำให้เนื้อหาเข้าถึงได้ง่ายสำหรับผู้อ่านทุกกลุ่ม แม้จะไม่คุ้นชินกับคำศัพท์เชิงศาสนา
ก็ตาม ภาษาท่ีกระชับและตรงไปตรงมา ช่วยกระตุ้นให้ผู้อ่านเกิดการคิดวิเคราะห์และใคร่ครวญ
ภายในอย่างลึกซึ้ง อีกทั้งยังมีการสอดแทรกคำถามปลายเปิด ซึ่งเปิดโอกาสให้ผู้อ่านได้ขบคิด
และเชื่อมโยงกับประสบการณ์ของตนเอง ผู้เขียนยังเลือกยกตัวอย่างร่วมสมัยเข้ามาประกอบ
คำอธิบาย ทำให้แนวคิดธรรมะไม่ห่างไกลหรือเป็นเรื่องนามธรรมจนเกินไป การวางจังหวะของ
การเล่าเรื่องมีความพอเหมาะ มีทั้งช่วงขยายความและช่วงสรุปที่ช่วยเสริมความเข้าใจ ทำให้
การอ่านดำเนินไปอย่างราบรื่นและเกิดความรู้สึกร่วมกับเนื้อหาได้อย่างลึกซึ้ง 

3. การออกแบบเนื้อหา หนังสือเล่มนี้มีการออกแบบโครงสร้างเนื้อหาอย่างเป็นระบบ  
โดยแบ่งออกเป็น 7 ส่วนหลัก ซึ่งเปรียบได้กับ “แสงเงินแสงทองแห่งรุ่งอรุณ” ที่ค่อย ๆ นำทาง
ผู้อ่านไปสู่ความเข้าใจในเรื่องการศึกษา ทั้งในมิติภายนอก (การเรียนรู้ทางวิชาการ) และภายใน 
(การเรียนรู้จิตใจ) แต่ละส่วนประกอบด้วยหัวข้อย่อยที่มีความชัดเจน สอดคล้องต่อเนื่อง กัน 
โดยเริ่มจากแนวคิดพ้ืนฐานแล้วค่อย ๆ นำเข้าสู่ข้อธรรมที่ลุ่มลึกข้ึน การเรียงลำดับเช่นนี้ช่วยให้
ผู้อ่านสามารถติดตามและเข้าใจได้ง่าย ไม่รู้สึกสับสนหรือหลงทางในเนื้อหา อีกทั้งยังมีการย้ำ
ประเด็นสำคัญด้วยบทสรุปย่อยในแต่ละช่วง ช่วยเสริมความเข้าใจและการจดจำแนวคิดหลัก 
นอกจากนี้ ผู้เขียนยังใช้ตัวอย่างจริงจากชีวิตประจำวัน ทั้งในระดับบุคคลและสังคม เพื่อให้
ผู้อ่านเห็นภาพของการนำธรรมะไปประยุกต์ใช้ได้อย่างเป็นรูปธรรมและใกล้ตัว 



  วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม - สิงหาคม 2568)             | 479 

 

4. ความทันสมัย แม้จะเป็นหนังสือธรรมะเชิงปรัชญา แต่เนื้อหากลับมีความร่วมสมัย 
อย่างชัดเจน ผู้เขียนนำปัญหาสังคมปัจจุบัน เช่น ความเชื่องมงาย การขาดเหตุผล ความหลงผิด 
จากข่าวปลอม หรืออิทธิพลของโลกออนไลน์ มาตั้งคำถามและวิเคราะห์ด้วยกรอบคิดเชิงพุทธ  
โดยเน้นหลักโยนิโสมนสิการและการพ่ึงตนเองเป็นเครื่องมือในการพิจารณาอย่างมีวิจารณญาณ  
ผู้เขียนมิได้กล่าวโทษสังคมหรือสร้างความแตกแยก แต่ชักชวนให้ผู้อ่านหันกลับมาทบทวน
ตนเองด้วยความเมตตาและปัญญา วิธีการนำเสนอในลักษณะนี้ทำให้ธรรมะไม่เป็นเรื่องล้าสมัย
หรือแยกขาดจากโลกจริง แต่สามารถเชื่อมโยงกับประสบการณ์ของคนรุ่นใหม่ได้อย่างกลมกลืน 
ทั้งยังเปิดพื้นที่ให้ผู้อ่านเห็นคุณค่าของการพัฒนาภายในอย่างมีจริยธรรม จุดด้อยของหนังสือ
อาจอยู่ที่การใช้ภาษาธรรมะในบางช่วงซึ่งยังคงลักษณะเฉพาะกลุ่ม อาจทำให้ผู้อ่านทั่วไปต้องใช้
เวลาในการทำความเข้าใจมากขึ้นเล็กน้อย 

จุดด้อย 
ในการวิจารณ์หนังสือ “รุ่งอรุณของการศึกษา” ซึ่งได้นำเสนอแนวคิดทางพุทธศาสนา

ในมิติของการศึกษาอย่างลึกซึ้งนั้น แม้จะมีคุณค่าอย่างยิ่งในเชิงสาระและจริยธรรม แต่ก็ยังมีจุด
ที่ควรพิจารณาเพ่ิมเติม ประกอบด้วย 

1. แนวคิดเข้มข้นทางธรรมะ อาจยากต่อการเข้าถึงสำหรับผู้อ่านทั่วไป แม้หนังสือ  
“รุ่งอรุณของการศึกษา” จะมีความลึกซึ้งในเชิงธรรมะและปรัชญา แต่เนื้อหาบางตอนกลับ  
ใช้ศัพท์เฉพาะทางพุทธศาสนา เช่น โยนิโสมนสิการ วิปัสสนา หรืออริยมรรค ซึ่งอาจไม่คุ้นเคย  
สำหรับผู้อ่านทั่วไป โดยเฉพาะผู้ที่ไม่มีพ้ืนฐานด้านพระพุทธศาสนา ทำให้การเข้าถึงความหมาย
แท้จริงของเนื้อหาในแต่ละบทค่อนข้างยาก นอกจากนี้ โครงสร้างการอธิบายที่เน้นแนวคิดเชิง
นามธรรมมากกว่าตัวอย่างเชิงรูปธรรมในชีวิตประจำวัน อาจทำให้ผู้อ่านบางกลุ่มรู้สึกว่าห่างไกล
จากประสบการณ์ของตน และไม่สามารถเชื่อมโยงเพ่ือการนำไปใช้จริงได้ทันที ดังนั้น การแทรก
คำอธิบายเพิ่มเติมหรือกรณีศึกษาจากสถานการณ์ร่วมสมัยอาจช่วยให้หนังสือมีความครอบคลุม 
และเข้าถึงได้ง่ายขึ้น 

2. ขาดตัวอย่างจากสถานการณ์ร่วมสมัยหรือบริบทสังคมปัจจุบัน แม้ว่าหนังสือจะ
อธิบายแนวคิดทางธรรมะได้อย่างลึกซึ้งและมีหลักการที่มั่นคง แต่ในบางบทบางตอนกลับขาด
การเชื่อมโยงกับสถานการณ์ในโลกปัจจุบันอย่างเป็นรูปธรรม เช่น ปัญหาทางจิตใจของคนในยุค
เทคโนโลยี ความเครียดจากการทำงาน หรือปัญหาความขัดแย้งทางสังคม ซึ่งเป็นสิ่งที่ผู้ อ่าน
จำนวนมากกำลังเผชิญ การไม่มีตัวอย่างหรือกรณีศึกษาที่ใกล้ตัวเหล่านี้ ทำให้เนื้อหาบางส่วน



480 | Journal of Interdisciplinary Social Development (JISDIADP) Vol.3 No.4 (July - August 2025)                               

อาจรู้สึกห่างไกลหรือเป็นนามธรรมเกินไป ผู้อ่านจึงอาจไม่สามารถเห็นภาพการประยุกต์ใช้
ธรรมะในชีวิตจริงได้อย่างชัดเจน การเติมเต็มด้วยเรื่องเล่า หรือสถานการณ์ที่เกิดขึ้นจริงใน
ปัจจุบัน จะช่วยให้แนวคิดทางธรรมะที่ผู้เขียนเสนอมีพลังในการสื่อสารและเข้าถึงจิตใจของ
ผู้อา่นได้มากยิ่งข้ึน 

4. การจัดรูปเล่มและการออกแบบทางกายภาพของหนังสือ  แม้เนื ้อหาภายใน
หนังสือจะมีคุณค่าและความลึกซึ้งทางปัญญา แต่ในแง่ของการออกแบบทางกายภาพ เช่น 
หน้าปก รูปแบบตัวอักษร หรือการจัดวางเนื้อหา อาจยังไม่ตอบโจทย์กลุ่มผู้อ่านรุ่นใหม่ได้อย่าง
เต็มที่ รูปเล่มโดยรวมยังมีลักษณะเป็นทางการหรือค่อนข้างเรียบง่าย ซึ่งอาจไม่กระตุ้ นความ
สนใจตั้งแต่แรกเห็น การใช้ฟอนต์ที่มีขนาดเล็กหรือไม่มีการเน้นจุดสำคัญในหน้าเนื้อหา อาจทำ
ให้การอ่านรู้สึกเหนื่อยหรือลำบาก โดยเฉพาะในยุคที่ผู้อ่านคุ้นชินกับสื่อที่มีความสั้น กระชับ 
และดึงดูดสายตาได้รวดเร็ว การปรับปรุงในส่วนนี้ เช่น การเพิ่มภาพประกอบ การใช้สีอย่างมี
จังหวะ หรือการแบ่งเนื้อหาให้อ่านง่ายขึ้น จึงอาจช่วยให้หนังสือสามารถเข้าถึงกลุ่มเป้าหมายรุ่น
ใหม่ได้กว้างขวางและมีพลังมากยิ่งข้ึน 

 

วิเคราะห์ประเด็นของคุณค่าของหนังสือ 
 หนังสือ “รุ่งอรุณของการศึกษา” โดยพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) เป็นผลงาน
ที่ทรงคุณค่าทั้งในเชิงพุทธปรัชญาและแนวคิดด้านการพัฒนาคน ซึ่งสามารถนำมาวิเคราะห์ถึง 
“คุณค่าของหนังสือ” ได้ในหลากหลายมิติ โดยเฉพาะในบริบทของการศึกษาและการสร้าง
มนุษย์ให้เติบโตอย่างมีคุณธรรมและปัญญา การวิเคราะห์คุณค่าของหนังสือเล่มนี้สามารถแบ่ง
ออกเป็น 5 ด้าน ได้แก่ 

1. คุณค่าด้านสังคม หนังสือเล่มนี้มีบทบาทสำคัญในการเสริมสร้างจิตสำนึกที่ดีต่อ
สังคม ด้วยการเน้นแนวทางการพัฒนาคนให้มีคุณธรรม มีเหตุผล และสามารถอยู่ร่วมกันได้
อย่างสงบสุข แนวคิดเก่ียวกับ “การศึกษาคือการฝึกตน” ช่วยสร้างความเข้าใจว่าการพัฒนาคน
ต้องเริ่มจากภายใน ไม่ใช่เพียงแค่ทักษะภายนอก หนังสือยังเสนอว่า ความสัมพันธ์ในสังคมควร
ตั้งอยู่บนพื้นฐานของเมตตา การให้เกียรติ และการเข้าใจซึ่งกันและกัน ซึ่งเป็นคุณค่าที่จะช่วย
บรรเทาความขัดแย้ง และส่งเสริมสันติภาพในชุมชน 

2. คุณค่าด้านการศึกษา หนังสือได้ให้มุมมองใหม่ต่อ “การศึกษา” ว่าไม่ใช่เพียงการ
เรียนเพื่อความรู้เท่านั้น แต่คือกระบวนการพัฒนาชีวิตและจิตใจให้เจริญงอกงามด้วยปัญญา



  วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม - สิงหาคม 2568)             | 481 

 

และศีลธรรม ผู้เขียนเน้นหลักไตรสิกขาและอริยมรรคมีองค์ 8 เป็นพื้นฐานในการศึกษา ซึ่ง
ชี้ให้เห็นว่าการศึกษาแท้จริงต้องเชื่อมโยงกับเป้าหมายของชีวิต ทั้งนี้ แนวทางการฝึกตนให้มี 
“โยนิโสมนสิการ” หรือการคิดอย่างมีเหตุผล ยังช่วยให้ผู้เรียนสามารถนำความรู้ไปใช้ได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ พร้อมรับผิดชอบตนเองในฐานะพลเมืองของสังคม 

3. คุณค่าด้านการเมืองและการปกครอง แม้หนังสือจะไม่ได้พูดถึงการเมืองโดยตรง         
แต่ก็สะท้อนแนวคิดพื้นฐานเกี่ยวกับจริยธรรมและการบริหารตนเองที่สามารถขยายสู่การ
บริหารสังคมได้ การเน้นคุณธรรม เช่น กัลยาณมิตร ความมีวินัย และการคิดอย่างโยนิโส
มนสิการ เป็นพื้นฐานของการสร้างผู้นำที่ดี มีวิสัยทัศน์ และตัดสินใจบนหลักธรรม ผู้เขียนยัง
เสนอว่าความยุติธรรมและความเมตตาเป็นหัวใจของการอยู่ร่วมกัน ซึ่งสามารถประยุกต์ใช้กับ
การจัดการภาครัฐหรือองค์กรได้อย่างเหมาะสม 

4. คุณค่าด้านเศรษฐกิจ แม้หนังสือจะเน้นหลักธรรมและการศึกษาเป็นหลัก แต่
แนวคิดที่เสนอสามารถนำไปใช้ในการพัฒนาเศรษฐกิจอย่างยั่งยืนได้ เช่น การสร้างวินัยใน
ตนเอง การมีแรงจูงใจที่ตั้งอยู่บนฉันทะ และการมองปัญหาอย่างมีเหตุผล ล้วนเป็นพ้ืนฐานของ
ผู ้ประกอบการที ่ด ี หนังสือยังช่วยส่งเสริมทัศนคติของการใช้ชีวิตอย่างพอเพียงและไม่
เบียดเบียน ซึ ่งเป็นแนวทางที ่สอดคล้องกับเศรษฐกิจพอเพียงและการพัฒนาที่ยั ่งยืนใน
สังคมไทย 

5. คุณค่าด้านศาสนาและวัฒนธรรม  “รุ ่งอรุณของการศึกษา” เป็นหนังส ือที่
วางรากฐานทางพุทธธรรมอย่างมั่นคง โดยชี้ให้เห็นว่าศาสนาไม่ใช่เรื่องไกลตัว แต่คือแนวทางใน
การดำเนินชีวิตอย่างมีสติ ปัญญา และคุณธรรม หนังสือยังแสดงให้เห็นถึงการประยุกต์ใช้
ธรรมะในชีวิตจริงผ่านการเรียนรู้ด้วยใจ ไม่ใช่เพียงพิธีกรรมหรือความเชื่อเท่านั้น อีกทั้งยัง
ส่งเสริมให้เคารพความหลากหลายทางวัฒนธรรม ด้วยการใช้เหตุผลและความเข้าใจอย่างลึกซึ้ง 
ซึ่งเป็นหัวใจของการอยู่ร่วมกันในโลกยุคใหม่ 

 

หลักธรรมที่ปรากฏในหนังสือเล่มนี้ 
หนังสือเล่มนี้ถือเป็นแหล่งรวมของหลักธรรมที่เน้นเรื่องการพัฒนาจิตใจและการดำเนิน

ชีวิตอย่างมีสติ ผู้เขียนได้นำเสนอหลักธรรมที่เก่ียวข้องกับการรู้จักตนเอง ศรัทธาในความดี และ
การคิดเชิงบวก ซึ่งสอดคล้องกับคำสอนในหลายศาสนา เช่น หลักอิทธิบาท 4 ที่กล่าวถึงความ
มุ่งมั่นและความเพียร รวมถึงหลักกัลยาณมิตรที่ส่งเสริมการอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข แนวทาง



482 | Journal of Interdisciplinary Social Development (JISDIADP) Vol.3 No.4 (July - August 2025)                               

เหล่านี้ ช่วยให้ผู้อ่านสามารถนำไปประยุกต์ใช้เพ่ือสร้างชีวิตที่มีความสุขและประสบความสำเร็จ
ได้อย่างยั่งยืน โดยหลักธรรมสำคัญที่ปรากฏในหนังสือเล่มนี้ ได้แก่   

1. มรรค 8 อริยมรรคมีองค์แปด เน้นการดำเนินชีวิตโดยใช้แนวทางที่ถูกต้อง ได้แก่          
1) สัมมาทิฏฐิ เห็นชอบ ได้แก่ ความรู้อริยสัจจ์ 4 หรือ เห็นไตรลักษณ์ หรือ รู้อก ุศลมูลกับกุศล
และกุศลมูล หรือเห็นปฏิจจสมุปบาท 2) สัมมาสังกัปปะ ดำริชอบ ได้แก่ เนกขัมมสังกัปป์ 
อพยาบาทสังก ัปป์  อว ิห ิงสาส ังก ัปป์ 3) สัมมาวาจา เจรจาชอบ ได ้แก่ วจ ีส ุจร ิต 4) 
สัมมากัมมันตะ กระทำชอบ ได้แก่ กายสุจริต 3 5) สัมมาอาชีวะ เลี้ยงชีพชอบ ได้แก่ เว้น
มิจฉาชีพ ประกอบสัมมาชีพ 6) สัมมาวายามะ พยายามชอบ ได้แก่ ปธาน หรือ สัมมัปปธาน 4 
7) สัมมาสติ ระลึกชอบ ได้แก่ สติปัฏฐาน 4 8) สัมมาสมาธิ ตั้งจิตมั่นชอบ ได้แก่ ฌาน 4 (พระ
พรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 2551 : 215) มรรคมีองค์ 8 นี้ เป็นอริยสัจจ์ ข้อที่ 4 และได้
ชื ่อว่า มัชฌิมาปฏิปทา แปลว่า “ทางสายกลาง” เพราะเป็นข้อปฏิบัติอันพอดีที่จะนำไปสู่
จุดหมายแห่งความหลุดพ้นเป็นอิสระ ดับทุกข์ ปลอดปัญหาไม่ติดข้องในที่สุดทั้งสอง คือ กาม
สุขัลลิกานุโยค และอัตตกิลมถานุโยค ทีสุ่ด อริยสัจจ์ 4 

2. อริยสัจ 4 อริยสัจจ์ 4 แปลว่า ความจริงอันประเสริฐ, ความจริงของพระอริยะ, 
ความจริงที่ทำให้ผู้เข้าถึงกลายเป็นอริยะ ซึ่งประกอบด้วย 1) ทุกข์ คือ ความทุกข์ สภาพที่ทนได้
ยาก สภาวะที่บีบคั้น ขัดแย้ง บกพร่อง ขาดแก่นสาร และความเที่ยงแท้ ไม่ให้ความพึงพอใจ
แท้จริง ได้แก่ ชาติ ชรา มรณะ การประจวบกับสิ่งอันไม่เป็นที่รัก การพลัดพรากจากสิ่งที่รัก 
ความปรารถนาไม่สมหวัง โดยย่อว่า อุปาทานขันธ์ 2 เป็นทุกข์ 2) ทุกขสมุทัย คือ เหตุเกิดแห่ง
ทุกข์ สาเหตุให้ทุกข์เกิด ได้แก่ ตัณหา 3 คือ กามตัณหา ภวตัณหา วิภวตัณหา 3) ทุกชนิโรธ คือ 
ความดับทุกข์ ได้แก่ ภาวะที่ตัวตัณหาดับสิ้นไป ภาวะที่เข้าถึงเมื่อกำจัดอวิชา สำรอกตัณหาสิ้น
แล้ว ไม่ถูกย้อม ไม่ติดข้อง หลุดทัน สงบ ปลอดโปร่ง เป็นอิสระ คือ นิพพาน 4) ทุกขนิโรธคามินี
ปฏิปทา คือ ปฏิปทาที่นำไปสู่ความดับแห่งแห่งทธิ์ ข้อปฏิบัติให้ถึงความดับ ทุกข์ ได้แก่ อริย
อัฏฐังคิกมรรค หรือเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า มัชฌิมาปฏิปทา แปลว่า “ทางสายกลาง” มรรคมีองค์ 
8 นี้สรุปลงในไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ ปัญญา (พระพรหมคุณาภรณ์, 2561 : 155) 

3. ไตรสิกขา ไตรสิกขา หรือ สิกขา 3 คือ ข้อที่จะต้องศึกษา ข้อปฏิบัติที่เป็นหลัก
สำหรับศึกษา คือ ฝึกหัดอบรมกาย วาจา จิตใจ และปัญญา ให้ยิ่งขึ้นไปจนบรรลุจุดหมายสูงสุด 
คือ พระนิพพานพระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้ให้ความหมายไตรสิกขาใน พจนานุกรมพุทธ
ศาสน์ ฉบับประมวลธรรม ซึ่งประกอบด้วย 1) อธิศีลสิกขา คือ ศีลอันยิ่ง หมายถึง ข้อปฏิบัติ
สำหรับฝึกอบรมในทางความประพฤติอย่างสูง 2) อธิจิตตสิกขา คือ จิตอันยิ่ง หมายถึง ข้อ



  วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม - สิงหาคม 2568)             | 483 

 

ปฏิบัติสำหรับฝึกหัดอบรมจิตเพื่อให้เกิดคุณธรรม เช่น สมาธิอย่างสูง  3) อธิปัญญาสิกขา คือ 
ปัญญาอันยิ่ง หมายถึง ข้อปฏิบัติสำหรับฝึกอบรมปัญญาเพ่ือให้เกิดความรู้แจ้งอย่างสูง ซึ่งอธิศีล
สิกขา อธิจิตตสิกขา และอธิปัญญาสิกขา เรียกง่าย ๆ ว่า ศีล สมาธิ ปัญญา (พระธรรมปิฎก (ป. 
อ. ปยุตฺโต), 2543 : 127) 

4. อิทธิบาท 4 คือ คุณธรรมที่จะนำผู้ประพฤติปฏิบัติให้ประสบความสำเร็จในสิ่งที่ตน
ประสงคซึ่งต้องไม่เหลือวิสัยคือ สิ่งที่ตนประสงค์นั้นต้องอยู่ในวิสัยที่อาจใช้ความเพียรพยายาม
ทำให้ เกิดขึ้นไดมิใช่เป็นความเพ้อฝันที่ไม่มีโอกาสประสบความสำเร็จคุณธรรมกลุ่มนี้เรียกว่า 
อิทธิบาท 4 (พระเทพดิลก (ระแบบ ฐิตญาโณ), 2548 : 166) 

5. สติ มีความสำคัญต่อการคิด พูด และกระทำ โดยช่วยให้เราระลึกรู้ว่าสิ่งใดควรทำ
หรือไม่ควรทำ ป้องกันความประมาทและความมัวเมา นอกจากนี้ยังเป็นองค์ประกอบสำคัญใน
การปฏิบัติกรรมฐาน ที่ต้องมีสติกำกับอยู่ทุกขณะจิต (ม.มู. (ไทย) 12/46/39) ดังที่พระพุทธเจ้า
ตรัสแก่พราหมณ์ชาณุสโสณิเรื่อง สติและสัมปชัญญะ ได้กล่าวว่า สติ หมายถึง ความระลึกได้นึก
ได้ ความไม่ เผลอ การคุมใจไว้กับกิจ หรือกุมจิตไว้กับสิ่งที่เกี่ยวข้อง จาการที่ทำและคำที่พูด
แล้วแม้นานได้ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2561 : 395) ในขณะที่ในพุทธธรรม 
ฉบับปรับปรุงขยายความ สติ หมายถึง “ความระมัดระวัง ความตื่นตัวต่อหน้าที่ ภาวะที่พร้อม
อยู่เสมอในการคอยรับรู้ต่อสิ่งต่าง ๆ ที่เข้ามาเก่ียวข้อง และตระหนักรู้ว่าควรปฏิบัติต่อสิ่งนั้น ๆ 
อย่างไร” (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2561 : 804) และสติในพจนานุกรมพุทธ
ศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม สติ คือ ความระลึกได้ นึกได้ ความไม่เผลอ สำนึกพร้อมอยู่กับใจอยู่
กับกิจ จิตอยู่กับเรื่อง (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2561 : 205)    

6. ศีล (การรักษาความประพฤติให้ดีงาม) พระสงฆ์เป็นผู้เผยแพร่ศีลให้แก่ประชาชน
เพ่ือให้มีระเบียบวินัยในสังคม และรักษาคุณธรรมความดี (ขุ.ธ. (บาลี) 25/6/8) 

7. โยนิโสมนสิการ หมายถึง การใคร่ครวญโดยแยบคาย การพิจารณาด้วยปัญญา 
อย่างรอบคอบและลึกซ้ึง เป็นกระบวนการคิดที่ตั้งอยู่บนฐานของเหตุผล มีเป้าหมายเพ่ือให้เกิด
ความเข้าใจตามความเป็นจริง ไม่หลงเชื่อตามอารมณ์ ความเคยชิน หรืออคติ การมีโยนิโส
มนสิการจึงเป็นพื้นฐานของการรู้แจ้งในพระพุทธศาสนา เพราะช่วยให้สามารถเห็นเหตุและผล
ของสิ่งต่าง ๆ ได้อย่างถูกต้อง โยนิโสมนสิการมิใช่เพียงการคิดตามปกติ แต่เป็นการคิดอย่างมี
ระบบ มีหลักในการไตร่ตรอง เช่น การมองเห็นความไม่เที่ยง (อนิจจัง) ความเป็นทุกข์ (ทุกขัง) 
และความไม่มีตัวตน (อนัตตา) ในสรรพสิ่ง เป็นเครื่องมือสำคัญในการฝึกสติปัญญา และเป็น



484 | Journal of Interdisciplinary Social Development (JISDIADP) Vol.3 No.4 (July - August 2025)                               

ปัจจัยแห่งการเจริญวิปัสสนา เช่น การพิจารณาร่างกายว่าเป็นของไม่งาม หรือการพิจารณา
ความเกิดดับของปรากฏการณ์ทางจิตใจ เพื่อให้เกิดปัญญาที่นำไปสู่การพ้นทุกข์  พระพุทธองค์
ตรัสว่า โยนิโสมนสิการเป็นเหตุให้เจริญธรรมและพ้นจากอวิชชา ดังปรากฏในพระไตรปิฎกว่า  
“ภิกษุทั้งหลาย เราจักแสดงธรรมเจริญ และธรรมเสื่อมแก่เธอทั้งหลาย จงฟัง ธรรมเสื่อมคือ 
อโยนิโสมนสิการ ธรรมเจริญคือ โยนิโสมนสิการ” (องฺ.ทุก. (ไทย) 20/103/65) ดังนั้น โยนิโส
มนสิการจึงเป็นกลไกสำคัญในการพัฒนาปัญญาและเป็นจุดเริ่มต้นของการปฏิบัติธรรมที่แท้จริง 
โดยเฉพาะในยุคปัจจุบันที่ข้อมูลข่าวสารมากมายอาจชักนำให้หลงผิด การมีโยนิโสมนสิการย่อม
ช่วยให้สามารถแยกแยะสิ่งที่ควรเชื่อ สิ่งที่ควรสงสัย และสิ่งที่ควรพิจารณาต่อไปได้อย่างมี
เหตุผล 

 

สรุป/ข้อเสนอแนะ 
หนังสือ “รุ่งอรุณของการศึกษา” ได้นำเสนอแนวคิดเกี่ยวกับการศึกษาตามแนวพุทธ

ศาสนาอย่างลุ่มลึก โดยชี้ให้เห็นว่าการศึกษาไม่ใช่เพียงการเรียนรู้เชิงวิชาการหรือวิชาชีพเท่านั้น
แต่คือกระบวนการฝึกฝนชีวิตเพื่อให้เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ มีคุณธรรมและปัญญาเป็นเครื่องมือ           
ในการดำเนินชีวิตอย่างถูกต้องตามหลักธรรม โดยมี “ธรรม 6 ประการ” เป็นฐานแห่งการ
พัฒนา ซึ่งเปรียบได้กับแสงแรกแห่งอรุณรุ่งของชีวิต จุดเด่นของหนังสือคือการผสมผสาน
หลักธรรมกับภาษาที่เรียบง่าย เข้าใจง่าย และสามารถนำไปประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวันได้จริง 
จึงเหมาะทั้งสำหรับนักการศึกษา พระสงฆ์ นักเรียน นักศึกษา และประชาชนทั่วไปที่ใฝ่พัฒนา
ตนทั้งในทางโลกและทางธรรม 

ข้อเสนอแนะ การพัฒนาหนังสือเล่มนี้สามารถทำได้โดยการเพิ่มเติมกรณีศึกษาหรือ       
เรื่องเล่าจากชีวิตจริงของบุคคลหลากหลายช่วงวัย เพื่อช่วยให้ผู้อ่านเชื่อมโยงแนวคิดธรรมะ              
เข้ากับสถานการณ์ชีวิตประจำวันได้ง่ายยิ่งขึ้น อีกทั้งอาจเพิ่มเติมภาพประกอบหรือแผนผัง               
เพื่อสรุปแนวคิดหลักในแต่ละบท เพื่อเสริมความเข้าใจในกลุ่มผู้อ่านรุ่นใหม่ นอกจากนี้ การ
ขยายความหลักธรรมในเชิงเปรียบเทียบกับแนวคิดสมัยใหม่หรือจิตวิทยา จะช่วยให้หนังสือมี
ความร่วมสมัยและดึงดูดผู้สนใจด้านการพัฒนาตนได้กว้างขึ้น 

 
 
 



  วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม - สิงหาคม 2568)             | 485 

 

เอกสารอ้างอิง 
พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต). (2543) พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. (พิมพ์ครั้ง
 ที่ 9). กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2556). รุ่งอรุณของการศึกษา. กรุงเทพมหานคร: โรง

พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
_______. (2551).  พจนาน ุกรมพุทธศาสตร ์  ฉบ ับประมวลธรรม. (พ ิมพ ์คร ั ้ งท ี ่  17). 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
_______. (2566) .  พจนาน ุกรมพ ุทธศาสน ์  ฉบ ับประมวลศ ัพท์ . (พ ิมพ ์คร ั ้ งท ี ่  63). 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระเทพดิลก (ระแบบ ฐิตญาโณ). (2548) อธิบายหลักธรรมตามหมวดจากนวโกวาท . 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพธรรมสภา.  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2535). พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฎกํ 2500. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
_______. (2539). พระ ไตรป ิ ฎกภาษา ไทย  ฉบ ั บมหาจ ุ ฬาล งกรณราชว ิ ทยาล ั ย . 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์  มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2561). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวล

ศัพท์. (พิมพ์ครั้งที่ 33). กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์ ในเครือบริษัท สำนัก
พิมพ์เพ็ทแอนด์โฮม จำกัด. 

_______. (2561). พจนาน ุกรมพ ุทธศาสน ์  ฉบ ับประมวลธรรม.  (พ ิมพ ์คร ั ้ งท ี ่  40). 
กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์ ในเครือบริษัท สำนักพิมพ์เพ็ทแอนด์โฮม จำกัด. 

_______. (2561). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. (พิมพ์ครั้งที่ 50). กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์
ผลิธัมม์ ในเครือบริษัท สำนักพิมพ์เพ็ทแอนด์โฮม จำกัด. 

 

 

 

 


