
พุทธปรัชญามหายาน ภูมิหลัง หลักการและแนวคิดทางปรัชญา*
 

MAHAYANA BUDDHIST PHILOSOPHY: BACKGROUND, PRINCIPLES, 
AND PHILOSOPHICAL CONCEPTS 

 
นายภาสกร เมิดจันทกึ1, พระครูพิศาลสารบัณฑิต2 และ พระครูจิรธรรมธัช3  

Phasakon Moetchanthuk1, Phrakru Phisalsarbunthit2 and Phrakru Jiradhammathat3 

1-3มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตหนองคาย  
1-3Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nongkhai Campus, Thailand 

Corresponding Author’s E-mail: 6702105014@mcu.ac.th 
วันที่รับบทความ : 9 กรกฎาคม 2568; วันแก้ไขบทความ 31 กรกฎาคม 2568; วันตอบรับบทความ : 1 สิงหาคม 2568  

Received 9 July 2025; Revised 31 July 2025; Accepted 10 August 2025 

 
        แปลจากหนังสือ : พุทธปรัชญามหายาน ภูมิหลัง หลักการ

 และแนวคิดทางปรัชญา  
      ผู้เขียน : พระมหาอดิศร ถริสีโล 

ผู้แปล : พระมหาอดิศร ถิรสีโล 
สำนักพิมพ์ : โอเดียนสโตร ์

            ปีที่พิมพ์ : 2559 
      จำนวนหน้า : 144 

      

 
 
 
 

 
* นายภาสกร เมิดจันทึก, พระครูพิศาลสารบัณฑิต และ พระครูจิรธรรมธัช. (2568). พุทธปรัชญามหายาน ภูมหิลัง หลักการ

และแนวคิดทางปรัชญา. วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม, 3(4), 30-40.  
Phasakon Moetchanthuk, Phrakru Phisalsarbunthit and Phrakru Jiradhammathat. (2025).  
Mahayana Buddhist Philosophy: Background, Principles, And Philosophical Concepts.  

Journal of Interdisciplinary Social Development, 3(4), 30-40.;  
DOI: https://doi.org/10. 

Website: https://so12.tci-thaijo.org/index.php/JISDIADP/ 

https://doi.org/
https://so12.tci-thaijo.org/index.php/JISDIADP/


  วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม - สิงหาคม 2568)             | 31 

 

บทนำ 
 ท่ามกลางพัฒนาการทางความคิดในพระพุทธศาสนาอันยาวนาน แนวคิดของพุทธ
ปรัชญามหายานได้ก่อรูปเป็นหนึ่งในเสาหลักสำคัญที่หล่อหลอมทัศนะต่อโลก ชีวิต และ
จิตสำนึกในอารยธรรมตะวันออกอย่างลึกซึ้ง ทั้งในรูปของปรัชญาอันลุ่มลึกและการปฏิบัติที่แผ่
ขยายออกไปในสังคมอย่างกว้างขวาง หนังสือเรื่อง “พุทธปรัชญามหายาน: ภูมิหลัง หลักการ
และแนวคิดทางปรัชญา” ซึ่งเรียบเรียงโดย พระมหาอดิศร ถิรสีโล จึงเป็นผลงานสำคัญที่
นำเสนอภาพรวมของแนวคิดปรัชญามหายานอย่างเป็นระบบ ชัดเจน และเข้าถึงได้ โดยเฉพาะ
สำหรับนักศึกษาและผู้อ่านทั่วไปท่ีต้องการศึกษาศาสตร์นี้ในเชิงลึกแต่ไม่ซับซ้อนเกินไป  

ผู้เขียนได้นำเสนอเนื้อหาผ่านโครงสร้างที่ครอบคลุมตั้งแต่ภูมิหลังทางประวัติศาสตร์
ของมหายาน แนวคิดหลักเชิงปรัชญา ไปจนถึงการวิเคราะห์เชิงเปรียบเทียบกับนิกายอื่น ๆ ทั้ง
ในพุทธศาสนาเถรวาทและพุทธปรัชญาตะวันออกอื ่น ๆ ที ่สัมพันธ์กัน โดยเฉพาะแนวคิด 
“ความว่าง” (śūnyatā), “โพธิสัตวตวา” และ “ธัญญตา” ซึ่งถือเป็นหัวใจสำคัญของมหายาน 
ในยุคที่โลกาภิวัตน์ได้เปิดประตูให้ผู้คนหันมาค้นหาความหมายของชีวิตด้วยหลักธรรมที่เข้าถึง
ได้ หนังสือเล่มนี้ไม่เพียงนำเสนอเนื้อหาทางวิชาการในเชิงประวัติศาสตร์และปรัชญาเท่านั้น แต่
ยังเสนอทัศนะทางจิตวิญญาณท่ีทันสมัยและสามารถประยุกต์ใช้ในชีวิตจริงได้อย่างมีคุณค่า 

ในการวิจารณ์ครั ้งนี ้  ผ ู ้ เข ียนบทวิจารณ์จะพิจารณาทั ้งโครงสร้างของหนังสือ 
สาระสำคัญของแนวคิดทางปรัชญาที่ปรากฏในแต่ละบท ตลอดจนข้อเด่นและข้อเสนอแนะที่
อาจช่วยเสริมความลึกของเนื้อหาให้แก่ผู้อ่านรุ่นต่อไป ทั้งนี้เพื่อสะท้อนให้เห็นถึงความสำคัญ
ของงานชิ้นนี้ในฐานะ “สะพาน” ที่เชื่อมโยงระหว่างโลกวิชาการพุทธศึกษา กับมิติการดำเนิน
ชีวิตอย่างมีปัญญาและเมตตาในยุคปัจจุบัน 

 

พุทธปรัชญามหายาน ภูมิหลัง หลักการและแนวคิดทางปรัชญา 
 หนังสือ พุทธปรัชญามหายาน: ภูมิหลัง หลักการและแนวคิดทางปรัชญา ของพระมหา
อดิศร ถิรสีโล เป็นผลงานวิชาการที่มุ่งวิเคราะห์และอธิบายพุทธปรัชญามหายานอย่างเป็น
ระบบ โดยผู้เขียนแบ่งเนื้อหาออกเป็นหมวดหมู่สำคัญ ครอบคลุมทั้งในด้านประวัติศาสตร์ 
แนวคิดหลักทางปรัชญา ตลอดจนการเชื่อมโยงกับพุทธศาสนาแบบเถรวาทและโลกปัจจุบัน ซึ่ง
สามารถสรุปสาระสำคัญของเนื้อหาได้ดังนี้ 
 



32 | Journal of Interdisciplinary Social Development (JISDIADP) Vol.3 No.4 (July - August 2025)                               

1. ภูมิหลังทางประวัติศาสตร์ของพุทธมหายาน 
ในส่วนต้นของหนังสือ ผู้เขียนได้วางรากฐานให้ผู้อ่านเข้าใจบริบทการเกิดของพุทธ

มหายาน โดยอธิบายถึงพัฒนาการของพระพุทธศาสนาในช่วงหลังพุทธปรินิพพาน ตั้งแต่ยุค
สังคายนา จนถึงการแบ่งแยกออกเป็นนิกายต่าง ๆ เช่น นิกายเถรวาท มหาสังฆิกะ และในเวลา
ต่อมาได้วิวัฒน์เป็นแนวคิดมหายาน (Mahāyāna) ซึ่งมุ่งเน้นปณิธานในการช่วยเหลือสรรพสัตว์
ให้หลุดพ้นจากทุกข์ มิใช่เพียงเพ่ือความหลุดพ้นส่วนตน 

ผู้เขียนอธิบายว่า แนวคิดของมหายานมิได้เกิดจากการ “แยกนิกาย” อย่างเด็ดขาด แต่
เกิดจากกระบวนการพัฒนาอย่างค่อยเป็นค่อยไปของความคิด จิตวิญญาณ และการตีความ
พุทธธรรมในแบบใหม่ที่เหมาะสมกับบริบทของสังคมอินเดียยุคหลัง และต่อมาถูกเผยแพร่ไปยัง
ประเทศจีน ทิเบต ญี่ปุ่น และประเทศในเอเชียตะวันออกอ่ืน ๆ 

2. หลักการทางปรัชญาในแนวมหายาน 
หัวใจสำคัญของหนังสือเล่มนี้อยู่ที่การอธิบาย “แก่นของพุทธปรัชญามหายาน” ที่เน้น

การขยายแนวคิดพุทธธรรมในมิติที่ลึกซึ้งยิ่งขึ้น โดยเฉพาะในหัวข้อสำคัญ เช่น 
(1) หลักความว่าง (ศูนยตา Śūnyatā) ผู้เขียนวิเคราะห์อย่างลึกซึ้งถึงแนวคิด “ความ

ว่าง” ที่ถือเป็นแก่นแท้ของพุทธปรัชญามหายาน โดยยึดโยงกับคำสอนของพระอาจารย์นาคาร
ชุน (Nāgārjuna) ผู้ก่อตั้งนิกายมัธยมิกะ (Mādhyamaka) ซึ่งเสนอว่าทุกสรรพสิ่งไม่มีตัวตนที่
แท้จริง แต่เกิดจากปฏิจจสมุปบาท อันเป็นเหตุปัจจัยอิงอาศัยกัน ไม่สามารถดำรงอยู่โดยลำพัง 
ความเข้าใจในศูนยตาเช่นนี้มิใช่ความว่างเปล่าในเชิงนิรันดร แต่เป็น “ความว่างจากตัวตนที่
ยึดถือ” ซึ่งนำไปสู่การหลุดพ้นอย่างแท้จริง 

(2) โพธิสัตตวแนวทาง (Bodhisattvayāna) ผู ้เขียนเน้นว่าหัวใจของมหายานคือ 
“อุดมการณ์โพธิสัตว์” คือการดำเนินชีวิตด้วยปณิธานอันยิ่งใหญ่ ที่มิได้มุ่งแค่ความหลุดพ้นส่วน
ตน (แบบอรหันต์ในเถรวาท) แต่มุ่งบรรลุพุทธภูมิ เพื่อช่วยสรรพสัตว์ทั้งหลายให้หลุดพ้นไป
พร้อมกัน การฝึกบารมีหก (ทาน ศีล ขันติ วิริยะ สมาธิ ปัญญา) จึงเป็นแนวทางปฏิบัติอันเป็น
แก่นของโพธิสัตว์ ผู้เขียนอธิบายแนวคิดนี้ในเชิงจิตวิทยาและศีลธรรมร่วมสมัยด้วย 

(3) ธรรมธาตุ ธัญญตา (Tathāgatagarbha / Buddha-Nature) อีกแนวคิดสำคัญคือ
ความเชื่อที่ว่า “ทุกชีวิตมีพุทธภาวะโดยธรรมชาติ” กล่าวคือ ภายในสรรพสัตว์มีเมล็ดพันธุ์แห่ง
ความตรัสรู้ซ่อนอยู่ การปฏิบัติธรรมคือการเปิดเผยและพัฒนาศักยภาพภายในนี้ให้สมบูรณ์ 
ผู้เขียนได้เปรียบเทียบแนวคิดนี้กับธรรมชาติของจิตในแนวเซนและวัชรยานด้วย 

 



  วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม - สิงหาคม 2568)             | 33 

 

3. การเปรียบเทียบกับแนวคิดพุทธแบบอ่ืน 
ผู้เขียนนำเสนอการเปรียบเทียบแนวคิดของมหายานกับพุทธเถรวาทอย่างมีนัยสำคัญ 

เช่น เถรวาทเน้นการดับทุกข์ของปัจเจกบุคคล ขณะที่มหายานเน้นปณิธานเพื่อผู้อื่น  เถรวาท
เน้นความไม่เที่ยง ไม่ยึดมั่นในตัวตน ส่วนมหายานเน้น “ว่างจากอัตตาโดยสิ้นเชิง” นอกจากนี้
ย ังนำแนวคิดบางประการไปเปรียบเทียบกับแนวคิดของพุทธทาสภิกขุ เช่น ความว่าง 
(Emptiness) กับสุญญตาในบริบทของสวนโมกข์ 

4. การประยุกต์ใช้พุทธปรัชญามหายานในยุคปัจจุบัน 
ส่วนท้ายของหนังสือ ผู้เขียนได้กล่าวถึงความสำคัญของพุทธปรัชญามหายานในยุค

โลกาภิวัตน์ โดยเสนอว่า แนวคิดเหล่านี้ยังคงมีความร่วมสมัย สามารถประยุกต์ใช้ในด้าน
จิตวิทยา การศึกษา จริยศาสตร์ และการดำเนินชีวิตของคนยุคใหม่ได้อย่างดี เช่น การฝึกสติ
ด้วยแนวทางแห่งความเมตตา, การเข้าใจตนเองผ่านแนวคิดโพธิจิต (จิตแห่งการตรัสรู้) , การ
มองโลกผ่านความว่างอย่างมีปัญญา 

 

บทวิจารณ์  
 หนังสือ “พุทธปรัชญามหายาน ภูมิหลัง หลักการและแนวคิดทางปรัชญา” โดย พระ
มหาอดิศร ถิรสีโล เป็นงานวิชาการที่มีความโดดเด่นในเชิงโครงสร้าง การนำเสนอ และเนื้อ
หาทางปรัชญาที่ลึกซึ้ง เหมาะสมอย่างยิ่งสำหรับผู้ที่ต้องการศึกษาแนวคิดมหายานในเชิงพุทธ
ปรัชญาอย่างจริงจัง หนังสือเล่มนี้มิได้จำกัดเพียงการอธิบายพุทธศาสนาในระดับคำสอนเท่านั้น 
หากแต่ลงลึกถึงภูมิหลังทางประวัติศาสตร์ พัฒนาการทางความคิด และหลักปรัชญาแกนกลาง
ของมหายานที่สะท้อนออกมาในนิกายต่าง ๆ เช่น มัธยมิกะและโยคาจาร พร้อมทั้งสอดแทรก
การวิเคราะห์ในเชิงเปรียบเทียบและการประยุกต์ใช้ในสังคมร่วมสมัย 
 ผู้เขียนสามารถถ่ายทอดเนื้อหาด้วยภาษาทางวิชาการที่แม่นยำ มีการอ้างอิงตำรา
โบราณควบคู่กับแหล่งข้อมูลร่วมสมัย ทำให้เนื้อหามีความน่าเชื่อถือและสอดคล้องกับมาตรฐาน
ทางวิชาการ ในขณะเดียวกันยังคงกลิ่นอายของการเป็นงานเขียนเชิงพระพุทธศาสนา ซึ่งผสาน
ทั้งมิติของความเข้าใจอย่างลึกซึ้งในหลักธรรม และการถ่ายทอดจากมุมมองของผู้ปฏิบัติจริง  
หนึ่งในจุดเด่นสำคัญของหนังสือ คือ การเสนอแนวคิดของ “โพธิสัตว์” และ “สุญญตา” ใน
ฐานะแก่นกลางทางปรัชญาที่สามารถนำมาประยุกต์ใช้กับบริบทสังคมไทยได้อย่างสร้างสรรค์ 
โดยเฉพาะในการปลูกฝังจริยธรรมเพื่อส่วนรวม การพัฒนาปัญญาเชิงพุทธ และการตอบสนอง



34 | Journal of Interdisciplinary Social Development (JISDIADP) Vol.3 No.4 (July - August 2025)                               

ต่อความท้าทายทางสังคมในยุคสมัยใหม่ หนังสือยังแสดงให้เห็นว่า พุทธมหายานไม่ได้เป็นเพียง
ความเชื่อเชิงวัฒนธรรม แต่มีฐานคิดทางปรัชญาที่มั่นคง สามารถวิเคราะห์ วิเคราะห์วิจารณ์ 
และปรับใช้ได้อย่างยืดหยุ่น 
 อย่างไรก็ตาม หนังสือเล่มนี้ยังมีข้อจำกัดบางประการที่ควรพิจารณา เช่น ภาษาทาง
วิชาการบางช่วงอาจซับซ้อนเกินไปสำหรับผู้อ่านทั่วไป หรือการให้ความสำคัญกับนิกายมัธยมิ
กะมากกว่ากลุ่มอื่น รวมถึงการขาดเครื่องมือประกอบการอ่าน เช่น แผนภาพสรุปแนวคิด ซึ่ง
หากได้รับการเพิ่มเติมในฉบับต่อไป จะช่วยยกระดับการเข้าถึงและการเรียนรู้ได้อย่างมาก 
 โดยภาพรวม หนังสือ “พุทธปรัชญามหายาน” เล่มนี ้เป็นผลงานเชิงวิชาการที ่มี
คุณูปการอย่างยิ่งต่อวงวิชาการพุทธศึกษาและผู้สนใจทั่วไป ช่วยเปิดโลกทัศน์ใหม่ทางความคิด
เกี่ยวกับมหายาน อันจะนำไปสู่ความเข้าใจศาสนาอย่างลึกซึ้ง หลากหลาย และเป็นสากล 
พร้อมทั้งส่งเสริมบทบาทของพระสงฆ์ไทยในฐานะนักวิชาการผู้มีศักยภาพในการสร้างองค์
ความรู้ที่เท่าทันโลก โดยไม่ละทิ้งรากฐานของพุทธธรรมดั้งเดิม 
 จุดเด่น  
 1. โครงสร้างเนื้อหาชัดเจน เป็นระบบตามลำดับเชิงตรรกะ 
 หนึ่งในจุดเด่นสำคัญของหนังสือเล่มนี้คือการจัดโครงสร้างเนื้อหาอย่างเป็นระบบและมี
ลำดับความคิดที ่ต ่อเนื ่อง ผ ู ้ เข ียนเร ิ ่มต ้นจากการวางพื ้นฐานทางประว ัต ิศาสตร ์ของ
พระพุทธศาสนา โดยเฉพาะบริบทการเกิดของมหายาน จากนั้นจึงไล่เรียงไปยังหลักการสำคัญ
ทางปรัชญา ก่อนจะนำเสนอแนวคิดเฉพาะ เช่น ความว่าง โพธิสัตว์ หรือพุทธภาวะ และจบด้วย
การวิเคราะห์การประยุกต์ใช้ในโลกปัจจุบัน วิธีการนำเสนอเช่นนี้ช่วยให้ผู้อ่านที่ไม่มีพ้ืนฐานทาง
ปรัชญาสามารถเข้าใจเนื้อหาได้ง่ายขึ้น และสามารถติดตามพัฒนาการของแนวคิดมหายานได้
อย่างเป็นลำดับ 
 2. การนำเสนอเนื้อหาทางปรัชญาอย่างลุ่มลึก แต่ใช้ภาษาท่ีเข้าถึงง่าย 
 แม้ว่าหนังสือจะเน้นเรื่องพุทธปรัชญาซึ่งถือว่าเป็นศาสตร์ที่มีความซับซ้อนและเต็มไป
ด้วยนามธรรม แต่ผู้เขียนสามารถอธิบายแนวคิดเหล่านั้นด้วยภาษาที่เรียบง่าย ไม่เน้นศัพท์
เฉพาะทางมากเกินไป และมักใช้การเปรียบเทียบหรือยกตัวอย่างร่วมสมัยเพื่อให้ผู้อ่านเกิด
ความเข้าใจในภาพรวม นี่คือจุดแข็งท่ีสะท้อนให้เห็นถึงความสามารถของผู้เขียนในการถ่ายทอด
เรื่องยากให้ง่าย ซึ่งเป็นคุณสมบัติสำคัญของนักวิชาการท่ีมีความเข้าใจเนื้อหาอย่างแท้จริง 
  
 



  วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม - สิงหาคม 2568)             | 35 

 

 3. การอ้างอิงแหล่งข้อมูลที่น่าเชื่อถือและหลากหลาย 
 พระมหาอดิศร ถิรสีโล แสดงให้เห็นถึงความรอบรู้ในแหล่งข้อมูลดั้งเดิมของมหายาน 
โดยมีการอ้างถึงคัมภีร์สำคัญ เช่น มหาปรัชญาปารมิตาสูตร สุญญตตาหลักของนาคารชุน 
ตลอดจนแนวคิดของอาจารย์ในสายโยคาจารและมัธยมิกะ นอกจากนี้ ยังมีการใช้แหล่งข้อมูล
ร่วมสมัยที่เป็นภาษาอังกฤษ เช่น งานของ Edward Conze, Paul Williams หรือ Thich Nhat 
Hanh ซึ่งช่วยเพิ่มความน่าเชื่อถือทางวิชาการ และเปิดพื้นที่ให้ผู้อ่านสามารถศึกษาเพิ่มเติมต่อ
ยอดได้อีกในอนาคต 
 4. มีมุมมองเปรียบเทียบที่ลึกซ้ึงระหว่างมหายานกับเถรวาท 
 อีกหนึ่งจุดแข็งของหนังสือคือการเสนอข้อเปรียบเทียบเชิงลึกระหว่างพุทธเถรวาทและ
พุทธมหายาน โดยมิใช่เพียงเปรียบในเชิงเปลือกหรือพิธีกรรม แต่ผู้เขียนเจาะลึกลงไปถึง “ราก
ปรัชญา” ของทั้งสองนิกาย เช่น วิธีมองปัญญา นิพพาน อัตตา และการปฏิบัติธรรม ทั้งยังเสนอ
ว่าความแตกต่างเหล่านั้นมิใช่สิ่งที่ขัดแย้งโดยสิ้นเชิง แต่เป็นเพียงแนวทางต่างมิติที่สามารถ
เกื้อหนุนกันได้ หนังสือจึงช่วยให้ผู้อ่านเกิดความเข้าใจพหุนิยมในพุทธศาสนา และลดอคติที่มัก
เกิดจากการยึดติดกับนิกายใดนิกายหนึ่ง 
 5. การอธิบายแนวคิด “ความว่าง” ได้อย่างชัดเจน ลึกซึ ้ง และไม่ทำให้เข้าใจผิด
 แนวคิดเรื่อง “สุญญตา” หรือ “ความว่าง” มักเป็นหัวข้อที่ยากที่สุดในการศึกษาพุทธ
ปรัชญามหายาน เนื่องจากผู้อ่านมักสับสนระหว่าง “ความว่างเปล่า” กับ “ความไม่มีค่า” แต่
ผู้เขียนได้อธิบายแนวคิดนี้อย่างถูกต้องตามหลักมัธยมิกะ โดยยืนยันว่าความว่างมิใช่การปฏิเสธ
โลก แต่คือการปฏิเสธ “อัตตาตัวตนถาวร” ที่จิตไปยึดติด การอธิบายเช่นนี้ทำให้ผู้อ่านเข้าใจว่า
ความว่างมิใช่ความสิ้นหวัง แต่กลับเป็นบันไดไปสู่การหลุดพ้น 
 6. ยกระดับแนวคิด “โพธิสัตวธรรม” ให้เห็นคุณค่าในเชิงจริยธรรมร่วมสมัย 
 แนวคิดโพธิสัตว์ ซึ่งมุ่งช่วยเหลือสรรพสัตว์ก่อนตนเอง ได้รับการอธิบายจากผู้เขียน
อย่างลึกซึ้ง ทั้งในแง่ของการฝึกบารมี การพัฒนาจิตแห่งโพธิ และความเสียสละในระดับสูง 
ผู้เขียนมิได้นำเสนอแนวคิดนี้แบบเหนือจริงหรืออุดมคติเท่านั้น แต่เชื่อมโยงเข้ากับความเป็นไป
ได้ในการปฏิบัติจริงในชีวิตประจำวัน เช่น ความเมตตา การเสียสละ การรับผิดชอบต่อสังคม 
ทำให้แนวคิดนี้มีคุณค่าทางจริยธรรมร่วมสมัยและเหมาะแก่การประยุกต์ใช้ในยุคใหม่ 
  
 



36 | Journal of Interdisciplinary Social Development (JISDIADP) Vol.3 No.4 (July - August 2025)                               

 7. สามารถโยงเนื้อหาทางปรัชญากับบริบทไทยได้อย่างแยบคาย 
 แม้หนังสือจะเน้นเรื่องมหายานที่เป็นพุทธสายตะวันออก แต่ผู้เขียนก็พยายามเชื่อมโยง
แนวคิดต่าง ๆ เข้ากับพระพุทธศาสนาในบริบทไทย เช่น การเปรียบเทียบแนวคิดเรื่อง “ความ
ว่าง” กับแนวคิด “ว่างจากตัวตน” ของพุทธทาสภิกขุ หรือแนวคิด “โพธิจิต” กับการปฏิบัติ
แบบพุทธมหายานในประเทศไทย เช่น วัดญาณเวศกวัน หรือแนวธรรมของพระไพศาล วิสาโล 
ซึ่งช่วยให้ผู้อ่านรู้สึกใกล้ชิดกับเนื้อหามากข้ึน 
 8. เสนอการประยุกต์ใช้พุทธปรัชญามหายานในบริบทปัจจุบันอย่างสร้างสรรค์ 
 ผู ้เขียนมิได้หยุดอยู ่เพียงการอธิบายแนวคิดในอดีต แต่ยังขยายขอบเขตแนวคิด
มหายานเข้าสู่สังคมปัจจุบัน เช่น การพัฒนาจิตด้วยโพธิจิตในจิตบำบัด การฝึกเจริญสติแบบ
มหายาน แนวคิดโพธิสัตว์กับจิตอาสา รวมถึงการสร้างความเข้าใจระหว่างศาสนิกในสังคมพหุ
วัฒนธรรม เนื้อหาส่วนนี้สะท้อนความคิดแบบ “พุทธศาสนาเชิงประยุกต์” ซึ่งเหมาะกับโลกยุค
ใหม่อย่างยิ่ง 
 9. เหมาะกับท้ังผู้อ่านระดับเริ่มต้นและนักวิชาการ 
 หนังสือเล่มนี้สามารถตอบโจทย์ทั ้งนักศึกษาและบุคคลทั่วไปที่เริ ่มต้นศึกษาพุทธ
ปรัชญา เนื ่องจากผู ้เขียนใช้ภาษาที่เข้าใจง่ายและไม่ซับซ้อน แต่ในขณะเดียวกันก็แทรก
ข้อคิดเห็นทางวิชาการที่ลุ่มลึก เหมาะแก่การนำไปอ้างอิงหรือเป็นพื้นฐานสำหรับการศึกษาต่อ
ในระดับสูง เช่น ปริญญาโท-เอก ด้านพุทธศาสนา ปรัชญา หรือจิตวิทยาเชิงพุทธ 
 10. เป็นงานเขียนที่สร้างสะพานทางความคิดระหว่างตะวันออกกับตะวันตก 
 สุดท้าย หนังสือเล่มนี้ถือว่าเป็นผลงานที่ทำหน้าที่เป็น “สะพานแห่งปัญญา” ระหว่าง
โลกตะวันออก (พุทธมหายาน) กับมุมมองทางปรัชญา จิตวิทยา และจริยศาสตร์ตะวันตก 
ผู้เขียนเสนอว่าแนวคิดอย่างความว่างหรือพุทธภาวะนั้นสามารถเข้าใจได้ในแง่ปรากฏการณ์
วิทยา หรือการบำบัดด้วยจิตวิญญาณในกระแส Humanistic-Existential Psychology ซึ่งช่วย
เปิดพื้นท่ีให้เกิดการสนทนาเชิงปรัชญาข้ามวัฒนธรรมได้อย่างน่าสนใจ 
 จุดด้อย  
 1. การใช้ภาษาทางวิชาการบางช่วงยังค่อนข้างซับซ้อนสำหรับผู้อ่านทั่วไป 
 แม้ว่าผู้เขียนจะพยายามใช้ภาษาท่ีเข้าใจง่าย แต่ในบางบทหรือบางช่วง โดยเฉพาะตอน
ที่กล่าวถึงแนวคิดลึกซึ้งของนาคารชุนหรือปรัชญามัธยมิกะ ยังคงใช้คำศัพท์ทางปรัชญาและ
แนวคิดนามธรรมที่อาจเข้าใจยากสำหรับผู้อ่านทั่วไปหรือผู้เริ่มต้นศึกษาพุทธมหายาน ซึ่งอาจ
ทำให้การเข้าถึงเนื้อหาบางตอนเป็นไปอย่างท้าทาย 



  วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม - สิงหาคม 2568)             | 37 

 

 2. การวิเคราะห์เปรียบเทียบกับปรัชญาตะวันตกยังไม่ลึกเท่าที่ควร 
 แม้ว่าหนังสือมีการกล่าวถึงความคล้ายคลึงบางประการระหว่างพุทธมหายานกับ
ปรัชญาตะวันตก เช่น ปรากฏการณ์วิทยา หรือจิตวิทยาเชิงจิตวิญญาณ แต่การวิเคราะห์
เปรียบเทียบในเชิงโครงสร้างทางความคิดหรือหลักอุปมาปรัชญายังไม่ลึกพอที่จะเป็นสะพาน
เชื่อมระหว่างสองวัฒนธรรมปรัชญาได้อย่างเต็มที่ อาจเป็นโอกาสให้ขยายเพิ่มเติมในฉบับ
ปรับปรุงหรือผลงานในอนาคต 
 3. เน้นปรัชญาสายมัธยมิกะมากกว่าสายโยคาจาร 
 ในด้านเนื้อหา แม้หนังสือกล่าวถึงพุทธมหายานโดยรวม แต่ในทางปฏิบัติ กลับให้
ความสำคัญกับปรัชญาสายมัธยมิกะของนาคารชุนมากเป็นพิเศษ ขณะที่แนวคิดของสายโยคา
จาร เช่น วิญญาณนิยม หรือการอธิบาย “จิต” ยังได้รับพ้ืนที่ค่อนข้างจำกัด ซึ่งน่าเสียดายเพราะ
สายโยคาจารก็มีอิทธิพลสูงมากในประวัติศาสตร์พุทธมหายานเช่นกัน 
 4. ไม่มีการเสนอแผนภาพหรือผังแนวคิดช่วยสรุปเนื้อหาในบทสำคัญ 
 เนื่องจากหัวข้อจำนวนมากในหนังสือมีความซับซ้อนและเกี่ยวข้องกับการเปลี่ยนแปลง
ทางประวัติศาสตร์ รวมถึงลำดับแนวคิดทางปรัชญาที่สัมพันธ์กัน หากมีแผนภาพแนวคิด 
(concept map), ผังเปรียบเทียบ หรือแผนที่สายพุทธมหายานประกอบในแต่ละบท จะช่วยให้
ผู้อ่านเข้าใจและจดจำเนื้อหาได้ง่ายขึ้น โดยเฉพาะสำหรับนักศึกษาที่ใช้หนังสือเล่มนี้เป็นตำรา
เรียน 
 5. ยังไม่มีบทวิเคราะห์หรือกรณีศึกษาเกี ่ยวกับการปฏิบัติธรรมแบบมหายานใน
ประเทศไทยอย่างชัดเจน 
 แม้หนังสือจะกล่าวถึงความเป็นไปได้ในการประยุกต์พุทธมหายานในสังคมไทยบ้าง แต่
ยังไม่มีการนำเสนอกรณีศึกษาหรือวิเคราะห์การปฏิบัติธรรมแบบมหายานในประเทศไทยอยา่ง
ชัดเจน เช่น กลุ่มธรรมะสายเซนในเมืองไทย หรือการศึกษาพุทธมหายานในวัดเชื้อสายจีน -
เวียดนาม ซึ่งหากเพิ่มเติมส่วนนี้จะช่วยให้หนังสือมีความเป็นสากลเชิงท้องถิ่นยิ่งขึ้น และสร้าง
ความเข้าใจต่อผู้อ่านไทยได้มากกว่าเดิม 
 คุณค่าหนังสือ 
 1. เป็นแหล่งข้อมูลทางวิชาการที ่ครอบคลุมและเป็นระบบเกี ่ยวกับพุทธปรัชญา
มหายาน 



38 | Journal of Interdisciplinary Social Development (JISDIADP) Vol.3 No.4 (July - August 2025)                               

 หนังสือเล่มนี้ถือเป็นงานวิชาการเชิงลึกที่ครอบคลุมทั้งภูมิหลังทางประวัติศาสตร์ 
แนวคิดหลัก และพัฒนาการทางปรัชญาของพระพุทธศาสนามหายานได้อย่างครบถ้วนในเล่ม
เดียว เป็นประโยชน์อย่างยิ่งสำหรับนักศึกษา ครู อาจารย์ และผู้สนใจด้านพุทธปรัชญา ซึ่ง
ต้องการความเข้าใจอย่างเป็นระบบในเชิงลึก 
 2. ส่งเสริมความเข้าใจพุทธศาสนาในเชิงเปรียบเทียบและข้ามนิกาย 
 ผู้เขียนสามารถเชื่อมโยงแนวคิดของมหายานเข้ากับเถรวาทได้อย่างลุ่มลึก โดยไม่สร้าง
ความขัดแย้งหรือแบ่งแยก แต่ชี้ให้เห็นถึง “ความแตกต่างอย่างมีความหมาย” ที่สามารถเรียนรู้
ซึ่งกันและกันได้ จึงมีคุณค่าในการสร้างความเข้าใจแบบพหุนิยมทางศาสนาและช่วยลดอคติ
ระหว่างนิกาย 
 3. กระตุ้นให้เกิดการคิดเชิงวิพากษ์ทางปรัชญาและศาสนา 
 เนื้อหาของหนังสือไม่ได้เพียงแค่ถ่ายทอดข้อมูล แต่ยังเปิดพื้นที่ให้ผู้อ่านได้ตั้งคำถาม 
คิดวิเคราะห์ และเปรียบเทียบแนวคิดในเชิงปรัชญาอย่างเป็นระบบ เช่น การตั้งคำถามเกี่ยวกับ 
“ตัวตน”, “ความจริง”, “จิต” หรือ “ความว่าง” ทำให้หนังสือมีคุณค่าในด้านการพัฒนาทักษะ
ทางปัญญาและการคิดอย่างมีเหตุผล 
 4. เชื่อมโยงแนวคิดพุทธปรัชญากับโลกสมัยใหม่ได้อย่างสร้างสรรค์ 
 ผู้เขียนได้ประยุกต์แนวคิดลึกซึ้งของพุทธมหายาน เช่น สุญญตา โพธิสัตว์ พุทธภาวะ 
ให้มีความสัมพันธ์กับโลกสมัยใหม่ เช่น การศึกษา จิตวิทยา การพัฒนาเยาวชน และการอยู่
ร่วมกันในสังคมพหุวัฒนธรรม จึงมีคุณค่าในการนำศาสนาเข้าสู่การแก้ไขปัญหาสังคมร่วมสมัย
ได้จริง 
 5. สร้างแรงบันดาลใจในการศึกษาศาสนาอย่างลึกซึ้งและไม่ยึดติดกับรูปแบบ 
 หนังสือเล่มนี้มิใช่เพียงการอธิบายหลักธรรมของมหายานแบบตายตัว แต่เสนอแนว
ทางการมองโลกและตัวตนใหม่ ๆ ที่ไม่จำกัดอยู่เพียงรูปแบบพิธีกรรมหรือคำสอน หากแต่เน้น
การเข้าใจ “แก่นธรรม” ที่อยู่ภายใต้ทุกนิกาย จึงเป็นแรงบันดาลใจให้ผู้อ่านหันกลับมาศึกษา
ศาสนาอย่างใคร่ครวญและเปิดใจกว้าง 
 6. ส่งเสริมจริยธรรมเพื่อสังคมด้วยแนวคิดโพธิสัตว์และความเมตตา 
 แนวคิดโพธิสัตว์ซึ่งเน้นการเสียสละเพื่อประโยชน์ส่วนรวม และการตื่นรู้เพื่อช่วยเหลือ
ผู้อื ่น มีศักยภาพในการปลูกฝังจริยธรรมในระดับสังคม โดยเฉพาะในยุคที่โลกเต็มไปด้วย
ความเห็นแก่ตัว การฟ้ืนฟูแนวคิดนี้ผ่านหนังสือเล่มนี้ จึงมีคุณค่าทางคุณธรรมและจิตสาธารณะ
อย่างสูง 



  วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม - สิงหาคม 2568)             | 39 

 

 7. มีบทบาทในการอนุรักษ์และเผยแผ่แนวคิดมหายานที่ถูกต้องในสังคมไทย 
 ในบริบทประเทศไทยที่ผู้คนคุ้นเคยกับแนวคิดแบบเถรวาท หนังสือเล่มนี้มีคุณค่าใน
การเผยแพร่และสร้างความเข้าใจที่ถูกต้องเกี่ยวกับพุทธมหายาน ซึ่งมักถูกเข้าใจผิดหรือถูกมอง
เป็นเพียงศาสนารองหรือความเชื่อแบบจีน โดยผู้เขียนอธิบายมหายานจากแหล่งต้นฉบับและ
หลักปรัชญาอย่างเป็นวิชาการ มีคุณค่าต่อการศึกษาพุทธศาสนาในเชิงเปรียบเทียบและข้าม
วัฒนธรรม 
 8. เป็นต้นแบบของงานวิชาการพระสงฆ์ร่วมสมัยที่สร้างองค์ความรู้ใหม่ 
 หนังสือเล่มนี้เป็นตัวอย่างของงานเขียนเชิงวิชาการโดยพระสงฆ์ที่มีคุณภาพสูง แสดง
ถึงศักยภาพของสงฆ์ไทยในการศึกษาพุทธศาสนาเชิงลึกและถ่ายทอดออกมาอย่างเป็นระบบ มี
ตรรกะ และร่วมสมัย จึงถือเป็นการยกระดับบทบาทของพระสงฆ์ไทยในการผลิตองค์ความรู้ 
และมีคุณค่าสำหรับวงการการศึกษาทางพุทธศาสนาในระยะยาว 
 

สรุป 
 หนังสือ “พุทธปรัชญามหายาน: ภูมิหลัง หลักการและแนวคิดทางปรัชญา” โดย พระ
มหาอดิศร ถิรสีโล เป็นงานเขียนเชิงวิชาการที่มีความโดดเด่นในการรวบรวม วิเคราะห์ และ
นำเสนอสาระสำคัญของพระพุทธศาสนามหายานในแง่มุมปรัชญาได้อย่างลุ่มลึก รอบด้าน และ
เป็นระบบ โดยครอบคลุมทั้งภูมิหลังทางประวัติศาสตร์ การกำเนิดและพัฒนาการของนิกาย
มหายาน แนวคิดสำคัญเช่น สุญญตา พุทธภาวะ อาลยวิญญาณ และอุดมการณ์โพธิสัตว์ รวมถึง
ความสัมพันธ์กับพุทธเถรวาทและบทบาทของมหายานในโลกปัจจุบัน 
 จุดเด่นที่สำคัญของหนังสือคือ การอธิบายเนื้อหาเชิงปรัชญาด้วยความชัดเจน มีการ
อ้างอิงตำราโบราณและสมัยใหม่อย่างมีหลักฐาน พร้อมทั้งแสดงให้เห็นความลึกซึ้งของพุทธ
ปรัชญามหายานในฐานะปรัชญาแห่งความว่าง ความตื่นรู้ และเมตตา หนังสือยังมีคุณค่าเชิง
จริยธรรมที่ชัดเจน โดยเสนอแนวคิดที่สามารถนำไปประยุกต์ใช้กับชีวิตและสังคมสมัยใหม่ได้
อย่างสร้างสรรค์ เช่น อุดมการณ์โพธิสัตว์ในบริบทของจิตสาธารณะและการพัฒนาสังคม 
 แม้ว่าจะมีข้อสังเกตบางประการ เช่น การใช้ภาษาทางวิชาการที่ยังเข้าใจยากสำหรับ
ผู้อ่านทั่วไปในบางช่วง การเน้นแนวคิดของนิกายนาคารชุนมากกว่านิกายนาคอ่ืน หรือการขาด
แผนภาพประกอบเพื่อเสริมความเข้าใจ แต่ข้อด้อยเหล่านี้ไม่ได้ลดทอนคุณค่าหลักของหนังสือ
แต่อย่างใด กลับเป็นช่องทางในการพัฒนาให้สมบูรณ์ยิ่งข้ึนในอนาคต 



40 | Journal of Interdisciplinary Social Development (JISDIADP) Vol.3 No.4 (July - August 2025)                               

 หนังสือเล่มนี้นับเป็นผลงานอันทรงคุณค่าทางวิชาการทางพุทธศาสนา ซึ่งมีบทบาท
สำคัญในการสร้างความเข้าใจที่ลึกซ้ึงเกี่ยวกับพุทธมหายาน ทั้งในเชิงทฤษฎีและการประยุกต์ใช้
ในชีวิตจริง อีกทั้งยังเป็นต้นแบบของงานเขียนโดยพระสงฆ์ไทยที่ผสมผสานปรัชญาตะวันออก
อย่างเข้มข้นกับกรอบวิเคราะห์ที่มีความร่วมสมัย เป็นประโยชน์อย่างยิ่งต่อผู้ศึกษาและผู้สนใจ
ศาสนา ปรัชญา และสังคมในระดับวิทยาลัย มหาวิทยาลัย และวงวิชาการท่ัวไป 
 

เอกสารอ้างอิง 
พระมหาอดิศร ถิรสีโล. (2559). พุทธปรัชญามหายาน ภูมิหลัง หลักการและแนวคิดทาง

ปรัชญา. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์โอเดียนสโตร์. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


