
 

 

 

43 
วารสารส่ือวิชาการและวิจยั 

Journal of Educational Resources and Research [JERR] 

ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 Vol. 1 No. 2 May-August 2025  

 

แนวคิดเร่ืองการต่อสูใ้นทศันะของครบูาเจา้ศรีวิชยั: ศึกษาวิเคราะห ์

Fighting Concept in Kruba Chao Srivichai Philosophy: Analytical Study 

 

ปวริศร ์โชติพงษวิ์วฒิั 

Pavaris Shotipongviwat 
นักวิชาการศูนย์วิจัยธรรมศึกษา กรุงเทพมหานคร 

Scholar of Dhammasuksa Research Center, Bangkok 
E-mail: pavarissho039@gmail.com 

 

Received: June 22, 2025; Revised: July 15, 2025; Accepted: July 21, 2025 
 

บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องการต่อสู้ในทัศนะของครูบาเจ้าศรีวิชัย                                   
2) เพ่ือวิเคราะห์แนวคิดเรื่องการต่อสู้ในทัศนะของครูบาเจ้าศรีวิชัย โดยมีกรอบศึกษาวิเคราะห์เชิงปรัชญา 
ดังนี้ 1.เป้าหมายการต่อสู้ 2. หนทางบรรลุเป้าหมายการต่อสู้ 3.วิธีปฏิบัติเพ่ือมนุษย์บรรลุเป้าหมายการ
ต่อสู้ 4. คุณค่าของวิธีปฏิบัติเพ่ือมนุษย์บรรลุเป้าหมายการต่อสู้  โดยอาศัยหลักฐานประวัติศาสตร์ที่มี
ปรากฏแนวคิดเรื่องการต่อสู้ในทัศนะของครูบาเจ้าศรีวิชัย ผลการศึกษาและวิเคราะห์ พบว่า แนวคิดเรื่อง
การต่อสู้ในทัศนะของครูบาเจ้าศรีวิชัยเกิดจากฐานคิดของพระพุทธศาสนาในสายวัฒนธรรมล้านนา                                   
โดยข้อเสนอว่ามนุษย์ในโลกไม่มีอิสรภาพ เพราะทุกคนในโลกล้วนถูกครอบด้วยอ านาจอุปาทานเช่นนี้ 
เป้าหมายการต่อสู้ของมนุษย์  คือ มุ่งภาวะหลุดพ้นจากอ านาจครอบง าด้วยอุปาทาน หนทางบรรลุ
เป้าหมายการต่อสู้ของมนุษย์ คือ วิถีของพระโพธิสัตว์ ไม่ใช่วิถีของพระอรหันต์ วิธีปฏิบัติเพ่ือบรรลุ
เป้าหมายการต่อสู้ของมนุษย์ คือ บ าเพ็ญบารมีเพ่ือตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า คุณค่าวิธีปฏิบัติเพ่ือบรรลุ
เป้าหมายการต่อสู้ของมนุษย์ คือ ก่อสร้างศูนย์รวมศรัทธามหาชน เน้นประโยชน์ส่วนรวม ไม่เน้นประโยชน์ 
ส่วนตน ดังนั้น การต่อสู้ของมนุษย์ คือ มุ่งเอาชนะอ านาจครอบง าของอุปาทาน โดยอาศัยศรัทธาวางใจ                       
ในมหากรุณาและมหาปัญญาของพระพุทธเจ้าเป็นหลัก ส่วนเงื่อนไขของการต่อสู้ของครูบาเจ้าศรีวิชัย คือ 
ความไร้เดียงสาของผู้มีจิตส านึกว่า “มารบ่มี บารมีบ่เกิด” 
ค ำส ำคัญ: ศึกษาวิเคราะห์, แนวคิด, การต่อสู้, ทัศนะของครูบาเจ้าศรีวิชัย 
 
Abstract 
 The objectives of this paper are this study aims to 1) study Fighting Concept in Kruba 
Chao Srivichai Philosophy 2) analysis Fighting Concept in Kruba Chao Srivichai Philosophy. 
In the era when Siam severely occupied the local areas under the policy of centralizing 
both the kingdom and the church to the center in Bangkok only, resulting in the struggle 
for freedom of local leaders frequently appearing. However, there is still a problem that 
in the midst of such a situation, what is the concept of struggle of Khru Ba Chao Srivichai, 
the great monk of Lanna? The author needs to conduct a philosophical research with the 



 

 

 

44 
วารสารส่ือวิชาการและวิจยั 

Journal of Educational Resources and Research [JERR] 

ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 Vol. 1 No. 2 May-August 2025  

following frameworks for study and analysis: 1. The goal of the Fighting 2. The way to achieve 
the goal of the Fighting 3. The method of practice for humans to achieve the goal of the Fighting 
4. The value of the method of practice for humans to achieve the goal of the Fighting, based 
on historical evidence that shows the concept of Fighting in the perspective of Khru Ba 
Chao Srivichai. The results of the study and analysis found that the concept of struggle in the 
perspective of Khru Ba Chao Srivichai arose from the idea of Buddhism in the Lanna culture, 
with the proposition that humans in the world are not free because everyone in the world 
is dominated by the power of attachment. Therefore, the goal of human struggle is to aim 
for the state of liberation from the power dominated by attachment. The way to achieve 
the goal of human struggle is the Bodhisattva path. The practice to achieve the goal of human 
struggle is to cultivate merit to become enlightened as a Buddha. The value of the practice 
to achieve the goal of human struggle is to build a center of the masses, emphasizing the 
public benefit, not personal benefit. Therefore, human freedom must be free from the power 
of obsession, relying on faith in the compassion of the Buddha and the wisdom of the 
Buddha as the main principle. As for the condition of the struggle of Kru Ba Chao Srivichai, 
it is the innocence of those who have the consciousness that if there is no Mara, merit will 
not arise. 
Keywords: Study and analysis, concept, Fighting, Kru Ba Chao Srivichai's Phillosophy. 
 
บทน ำ 
 ตามประวัติศาสตร์ของมนุษยชาติเมื่อกล่าวถึงการต่อสู้อาจจะถูกมองว่าเป็นเรื่องราวของการ
รบราฆ่าฟันกันด้วยการใช้ก าลังเกณฑ์ไพร่พลเข้าห้ าหันท าลายกันให้ย่อยยับแหลกลาญพินาศกันไปข้าง
หนึ่ง แต่ในความเป็นจริงแล้วการต่อสู้ในชีวิตมนุษย์อาจจะมีหลายรูปแบบ ทั้งนี้ขึ้นอยู่กับบริบทของหน้าที่
ของแต่ละบุคคล ถ้าในบริบทของสังคมโลกการต่อสู้นั่นจะหมายเอาการต่อสู้เพ่ือแย่งอะไรบ้างอย่างที่มีค่า
คู่ควรที่จะย่อมสละแม้ชีวิตให้ได้มา เช่น แผ่นดินเพ่ือสร้างอาณาจักร ประเทศ หรือบ้านเรือนของตน               
แต่มีการต่อสู้บางประเภทที่อาจจะไม่ต้องการใช้ก าลังทางกาย แต่สิ่งที่ใช้ในการต่อสู้ก็คือการใช้สติปัญญา
สร้างเป็นแนวคิด หรือความรู้ต่างๆ เพ่ือเอาชนะต่ออุปสรรคที่เกิดขึ้น จะเห็นได้จากประวัติของบุคคลที่
ส าคัญของโลกต่างก็ล้วนผ่านการต่อสู้มาด้วยกันทั้งสิ้น ดังค ากล่าวที่ว่า “เส้นทางของชีวิตไม่ได้โรยด้วย
กลีบกุหลาบ” ไม่เว้นแต่กระทั้งครูบาเจ้าศรีวิชัยที่เป็นพระมหาเถระส าคัญรูปหนึ่งของไทย ผู้ซึ่งเป็นที่
เคารพกราบไหว้ของชาวไทย โดยเฉพาะชาวล้านนาทีเ่คารพบูชาท่านอย่างสูงสุด เหตุผลประการหนึ่งก็คือ 
ชีวิตของท่านเต็มไปด้วยการต่อสู้เยี่ยงมหาบุรุษ ทว่าเรื่องแนวคิดเรื่องต่อสู้ในทัศนะของครูบาเจ้าศ รีวิชัย
กลับยังไม่มีใครยกมากล่าวท าให้ไม่มีความชัดเจนว่า ครูบาเจ้าศรีวิชัยส าแดงแนวคิดเรื่องการต่อสู้หรือไม่ 
อย่างไร ใครแสดงทัศนะแปลกแยกจากท่านหรือไม่ เช่นนี้ ผู้เขียนจึงมีความจ าเป็นต้องศึกษาและวิเคราะห์
แนวคิดเรื่องการต่อสู้ในทัศนะของครูบาเจ้าศรีวิชัย ใน 4 ประเด็น เพ่ือความชัดเจนว่า 1) เป้าหมายการ
ต่อสู้ในทัศนะของครูบาเจ้าศรีวิชัยเป็นอย่างไร 2) หนทางบรรลุเป้าหมายการต่อสู้ในทัศนะของครูบาเจ้า
ศรีวิชัยคืออะไร 3) วิธีปฏิบัติเพ่ือบรรลุเป้าหมายการต่อสู้ในทัศนะของครูบาเจ้าศรีวิชัยเป็นอย่างไร และ            



 

 

 

45 
วารสารส่ือวิชาการและวิจยั 

Journal of Educational Resources and Research [JERR] 

ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 Vol. 1 No. 2 May-August 2025  

4) คุณค่าของวิธีปฏิบัติเพ่ือมนุษย์บรรลุเป้าหมายการต่อสู้ในทัศนะของครูบาเจ้าศรีวิชัยคืออะไร โดยอาศัย
หลักฐานประวัติศาสตร์ เพ่ือยกระดับการเรียนรู้และเข้าใจเรื่องราวของครูบาเจ้าศรีวิชัยของศิษยานุศิษย์         
สู่ความรู้ต่อไป 
 
แนวคิดเรื่องกำรต่อสู้ในทัศนะของครูบำเจ้ำศรีวิชัย 
 เพราะมนุษย์เป็นสัตว์สังคม (Social Animals) มนุษย์จึงจ าเป็นต้องอยู่ร่วมกัน ถึงกระนั้น 
มนุษย์ต่างคน ต่างก็มีบทบาทหน้าที่ ทัศนคติ ความเชื่อของตนแตกต่างกัน มิติของความแตกต่างจะมาก
หรือน้อยก็ตาม เป็นเหตุหนึ่งที่น าไปสู่แนวคิดแบ่งแยกเป็นพวกเขา พวกเรา เป็นมิติความคิดจัดกลุ่มแบ่ง
สังคมนี้ จะเป็นไปเองโดยธรรมชาติหรือจงใจก็ตาม ล้วนแล้วแต่เป็นเหตุให้พัฒนาไปสู่การต่อสู้ เพื่อปกป้อง
ผลประโยชน์ของตนและพร้อมที่จะต่อต้านหรือก าจัดท าลายผลประโยชน์ของสังคมอ่ืนๆ ความขัดแย้ง
ดังกล่าวอาจแสดงออกในหลายรูปแบบทั้งทางตรงและทางอ้อม ทั้งเปิดเผยและไม่เปิดเผย ทั้งเป็นรูปธรรม
และนามธรรม (ปรีชา ช้างขวัญยืน, 2534: 70) 
 ครูบาเจ้าศรีวิชัย คือ นามเรียกพระมหาเถระ ผู้มีบทบาทส าคัญในการจรรโลงพระพุทธศาสนา
แบบล้านนา จนได้รับสมัญญานามว่า “ต๋นบุญแห่งล้านนา” ทว่าความศรัทธาในครูบาเจ้าศรีวิชัยของชาว
ล้านนากลับท าให้ฝ่ายปกครองบ้านเมืองมองท่านเป็นศัตรู กล่าวหาครูบาเจ้าศรีวิชัยว่า กระด้างกระเดื่อง
ต่อค าสั่งเจ้าคณะแขวง ซ่องสุมผู้คน ตั้งตนเป็นผีบุญ เป็นภัยต่อความมั่นคง ปฐมบทแห่งการต่อสู้ของครู
บาเจ้าศรีวิชัยเริ่มต้น เมื่อสยามได้ตราพระราชบัญัติลักษณะปกครองสงฆ์ ร.ศ.121 เมื่อ พ.ศ. 2445  
(ธเนศวร์ เจริญเมือง, 2567: 39) แม้บทสรุปของการต่อสู้ของครูบาเจ้าศรีวิชัย คือ ท่านลงนามยอมจ านน
ต่อรัฐบาลคณะราษฎร แต่ศาสนสถาน ศาสนวัตถุ สาธารณประโยชน์อันเป็นผลงานของท่านกลับปรากฏ
ทั่วแผ่นดินล้านนา เรียกว่า ไม่มีที่ใดที่จะไม่มีรอยมือ รอยเท้าของครูบาเจ้าศรีวิชัยประทับอยู่ แม้วัตถุมงคลที่
ถูกสร้างขึ้นมาภายหลังมรณภาพก็ได้รับความนิยม มีมูลค่าแสวงหาราคาล้านบาท เช่นนี้ ค ากล่าวว่าครูบาเจ้า
ศรีวิชัยไม่อาจต่อสู้ฝ่ายบ้านเมืองได้ อาจเป็นความเข้าใจผิด ท าให้เกิดค าถามแรกว่า เป้าหมายการต่อสู้ใน
ทัศนะของครูบาเจ้าศรีวิชัยคืออะไร เป็นอย่างไร 
 
เป้ำหมำยกำรต่อสู้ในทัศนะของครูบำเจ้ำศรีวิชัย 
 การท าสนธิสัญญาเบาว์ริ่ง (The Bowring Treaty) เมื่อ พ.ศ. 2398 ส่งผลให้ สยามจ าเป็น
ขยายอ านาจเข้าปกครองล้านนาอย่างเต็มรูปแบบ เริ่มต้นด้วยการส่งขุนนางขึ้นไปควบคุมการปกครอง
ล้านนาเป็นครั้งแรก เมื่อ พ.ศ. 2417 เรียกว่า ข้าหลวง 3 หัวเมือง คือ เชียงใหม่ ล าพูน ล าปาง ตามด้วย
การแทรกแซงระบบการปกครอง การเข้าไประบบจัดเก็บภาษีอากร ที่สุด คือ การยกเลิกฐานะประเทศ
ราชของล้านนา แต่ผนวกล้านนาให้เป็นสยามประเทศ เมื่อ พ.ศ. 2442 อันน าไปสู่การตราพระราชบัญญัติ 
ลักษณะปกครองสงฆ์ ร.ศ. 121 เมื่อ พ.ศ. 2445 จุดประสงค์ คือ เพ่ือจัดระเบียบการปกครองคณะสงฆ์ให้
เป็นแบบแผนเดียวกันทั้งพระราชอาณาจักร โดยใช้วิธีสร้างความรู้ในพระธรรมวินัยแก่พระภิกษุสงฆ์ท าให้
การปกครองกันเองด้วยสงฆ์ล้านนาใน 57 เมืองที่สืบมาแต่โบราณต้องถูกแทนที่ด้วยคณะปกครองจาก
กรุงเทพมหานคร เพราะอ านาจการปกครองบ้านเมืองฝ่ายล้านนายอมรวมเป็นหนึ่งกับสยาม โดยสมัครใจ
ที่จะเป็นรองสยาม (ฮันส์ เพนธ์, 2526: 35) 



 

 

 

46 
วารสารส่ือวิชาการและวิจยั 

Journal of Educational Resources and Research [JERR] 

ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 Vol. 1 No. 2 May-August 2025  

 อย่างไรตาม ด้วยจารีตเดิมของล้านนานั้น อ านาจการบ้านเมืองจะไม่เข้าไปก้าวก่ายการ
ปกครองพระสงฆ์ พระภิกษุล้านนาแต่เดิมขึ้นอยู่กับอ านาจพระอุปัชฌายาจารย์ที่มีมากถึง 18 คณะเช่นนี้ 
การปกครองคณะสงฆ์รูปแบบใหม่ นอกจากท าให้คณะสงฆ์ล้านนาสับสนแล้ว ยังเปิดช่องให้เกิดความ
ขัดแย้งของสงฆ์ล้านนาอยู่เนืองๆ (พระพิพิธวรรณการ (รวบรวมโดยรับสั่งสมเด็จพระสังฆราชเจ้า), 2475: 
452, 455)  
 การต่อสู้ของครูบาเจ้าศรีวิชัยเริ่มเมื่อ พ.ศ. 2453 ครูบาเจ้าศรีวิชัย อายุ 32 ปี หัวหมวดวัดบ้านปาง 
ได้อุปสมบทให้ศิษย์วัดบ้านปาง เพราะท่านได้รับสืบทอดต าแหน่งหัวหมวดมาจากครูบาสมณะวัดโฮ่งหลวง 
ตามพระธรรมวินัยและจารีตล้านนาท่านสามารถบวชให้ศิษย์วัดบ้านปางได้ โดยไม่ต้องรอค าสั่งคระ
ปกครองสงฆ์และเจ้าพนักงานอ าเภอลี้ จังหวัดล าพูน (สมาคมชาวล าพูน, 2561: 115) แม้ข้ออ้างในการ
วางระเบียบใหม่ คือ ที่ผ่านมาการหนีความผิดอาญาบ้านเมืองมาปลอมบวชเป็นปัญหาใหญ่ของ                                         
พระศาสนา เช่นนี้ ฝ่ายปกครองบ้านเมืองจ าเป็นต้องมีอ านาจแต่งตั้งอุปัชฌาย์ การอุปสมบทต้องเป็น
หน้าที่ของเจ้าคณะปกครองสงฆ์ส่วนกลาง จ าเป็นต้องได้รับการตรวจสอบ ได้ รับความเห็นชอบจาก
เจ้าหน้าที่บ้านเมือง ทว่าข้อเท็จจริงตามเอกสารหลักฐานมีอยู่ว่า ก่อนครูบาเจ้าศรีวิชัยจะตัดสินใจบวชเณร
และอุปสมบทนั้น ท่านได้ท าหนังสือขออนุญาตเจ้าคณะแขวงลี้ไปแล้ว แต่ท่านถูกเพิกเฉย เพ่ืออนุเคราะห์
ประชาชนครูบาเจ้าศรีวิชัยจึงให้อุปสมบทแก่ผู้มีศรัทธา ทว่าไม่ปรากฏหลักฐานเป็นค าตอบของฝ่าย                                   
เจ้าคณะแขวงลี้และนายอ าเภอลี้แต่อย่างใด แต่ปรากฏหลักฐานชัดเจนว่า เมื่อวันที่ 22 กรกฎาคม 2453 
เจ้าคณะแขวงลี้และนายอ าเภอลี้ได้น าก าลังเจ้าหน้าที่เข้าจับกุมครูบาเจ้าศรีวิชัย จากวัดบ้านปางไปกักขัง
ไว้ ณ วัดลี้หลวง และวัดศรีเมืองยู้ เป็นเวลา 4 วัน ทั้งยังได้ส่งตัวครูบาเจ้าศรีวิชัยให้เจ้าคณะจังหวัดล าพูน
สอบสวน แต่ไม่พบหลักฐานใดบ่งชี้ได้ว่าครูบาเจ้าศรีวิชัยมีเจตนาเข้าข่ายกระท าผิด ความขัดแย้งจึงสงบลง
อย่างเงียบๆ (ภิกษุอานันท์ พุทฺธธมฺโม, 2558: 41) 
 ครูบาเจ้าศรีวิชัยถูกกระท าเป็นครั้งที่ 2 เมื่อท่านถูกพระครูมหารัตนากร (พระมหาอินทร์)                   
เจ้าคณะแขวงลี้เรียกตัวไปสอบสวน เพราะเจ้าคณะแขวงมีหนังสือเรียกให้ครูบาศรีวิชัยและพระลูกวัดบ้านปาง 
ไปประชุม เพื่อรับทราบระเบียบกฎหมายคณะสงฆ์จากกรุงเทพ ข้อนี้ ครูบาเจ้าศรีวิชัยไม่เข้าใจ เพราะตาม 
จารีตล้านนาการเคารพค าสั่งบ้านเมืองไม่ใช่กิจสงฆ์ เพราะนอกจากพระธรรมวินัยแล้วสงฆ์ไม่ควรเคารพ
ค าสั่งของใครอีก เมื่อครูบาเจ้าศรีวิชัยไม่ปฏิบัติตามหนังสือเรียกของเจ้าคณะแขวงลี้ ครูบาเจ้าศรีวิชัยจึงตั้ง
ข้อหาขัดค าสั่ง ต ารวจได้กุมตัวไปส่งเจ้าคณะจังหวัดล าพูนเพ่ือรับการสอบสวน เมื่อวันที่ 18 ตุลาคม 2453 
ครั้งนี้ ครูบาเจ้าศรีวิชัยถูกขังไว้ที่วัดชัย เมืองล าพูน เป็นเวลา 23วัน เหตุผล คือ ท่านไม่อยู่ในบังคับบัญชา
ของเจ้าคณะแขวงลี้ (สมาคมชาวล าพูน, 2561: 118) 
 ความไม่เข้าใจเหตุผลว่าท าไมสงฆ์จ าเป็นต้องเคารพค าสั่งเจ้าคณะแขวงและเจ้าหน้าที่บ้านเมือง
ยิ่งกว่าพระธรรมวินัยและจารีตล้านนา ส่งผลให้ครูบาเจ้าศรีวิชัยถูกกระท าโดยอ านาจบ้านเมืองเป็นครั้งที่ 3 
ด้วยมีหนังสือค าสั่งของเจ้าคณะแขวงลี้เรียกประชุมสงฆ์ในปกครอง เมื่อเดือนพฤศจิกายน พ .ศ. 2453                                 
แต่ครูบาเจ้าศรีวิชัยและคณะสงฆ์วัดบ้านปางกลับปฏิเสธ ท าให้เจ้าคณะแขวงลี้แจ้งต่อเจ้าคณะจังหวัด
ล าพูนรับทราบ เจ้าคณะจังหวัดล าพูนออกค าสั่งกักครูบาเจ้าศรีวิชัยไว้ที่วัดอัฏฐารส เมืองล าพูนเป็นเวลา 
1 ปี เหตุการณ์นี้ ท าให้คณะพระสังฆาธิการ จังหวัดล าพูนลงมติให้ปลดครูบาเจ้าศรีวิชัยจากต าแหน่งหัว
หมวดบ้านปาง ท าให้ครูบาเจ้าศรีวิชัยไม่อาจท าหน้าที่อุปัชฌาย์ตามพระธรรมวินัยและจารีตล้านนาได้                        



 

 

 

47 
วารสารส่ือวิชาการและวิจยั 

Journal of Educational Resources and Research [JERR] 

ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 Vol. 1 No. 2 May-August 2025  

ทั้งยังกักตัวครูบาเจ้าศรีวิชัยไว้ที่วัดอัฏฐารสต่อไปอีกเป็นเวลา 1 ปี รวมเวลา 2 ปี (สมาคมชาวล าพูน, 
2561: 119) 
 แม้ครูบาเจ้าศรีวิชัยจะถูกกระท าโดยอ านาจบ้านเมืองถึง  3 ครั้ง แต่การยอมรับการลงโทษ                                        
โดยดีทั้ง 3 ครั้งกลับก่อกระแสความศรัทธาของประชาชนล้านนา กระแสศรัทธาของประชาชนล้านนา
ย่อมท าให้บ้านเมืองเพ่งเล็งว่า ครูบาเจ้าศรีวิชัยเป็นคนดื้อ แข็งข้อต่อบ้านเมือง การเพ่งเล็งดังกล่าวได้                          
ผลักครูบาเจ้าศรีวิชัยให้ต้องเผชิญหน้ากับการต้องอธิกรณ์ครั้ งที่  4 อย่างไม่อาจหลีกเลี่ยงได้                                                     
เมื่อพระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงประกอบพระราชพิธีบรมราชาภิเษก เมื่อ พ.ศ. 2455 นั้น 
เจ้าคณะแขวงลี้และนายอ าเภอลี้ได้ออกค าสั่งให้จัดการเฉลิมฉลองในวัดและสั่งให้จัดส่งรายชื่อพระลูกวัด
ในต าบลแม่ตืน แต่ครูบาเจ้าศรีวิชัยไม่ได้ปฏิบัติตาม เพราะท่านเห็นว่าพระป่าสายกรรมฐานมีหน้าที่ต้อง
ปฏิบัติธรรมถวายเป็นราชสักการะ เพราะท่านถูกปลดจากหัวหมวดวัดโดยมติของพระสังฆาธิการแล้วท่าน
จึงไม่มีหน้าที่ส ารวจรายนามพระสงฆ์ในต าบลแม่ตืน ตามค าสั่งเจ้าคณะแขวงลี้ ข้อขัดข้องนี้ยิ่งท าให้ครูบาเจ้า                           
ได้รับความเคารพนับถือจากประชาชนเป็นจ านวนมาก เจ้าคณะแขวงจึงไม่อาจลงโทษได้ถนัด ท าได้เพียง
รวบรวมหลักฐานไว้เท่านั้น (สมาคมชาวล าพูน, 2561: 121) 
 ความเคารพนับถือ ศรัทธาในครูบาเจ้าศรีวิชัยของประชาชนล้านนาไม่ได้เป็นผลดีต่อครูบา                       
เจ้าศรีวิชัย แต่กลับเป็นที่เพ่งเล็งของทางการ จนน าไปสู่การถูกตั้งอธิกรณ์ครั้งท่ี 5 เมื่อ เจ้าจักรค าขจรศักดิ์ 
เจ้าผู้ครองนครล าพูนได้เรียกตัวครูบาเจ้าศรีวิชัย พระลูกวัดบ้านปาง มา ณ คุ้มเจ้าหลวง ความศรัทธาได้
น าคลื่นมหาชนให้ไหล่มาประชุมกันเพ่ือท าบุญกับครูบาเจ้าศรีวิชัย ท าให้พลโทหม่อมเจ้าบวรเดช กฤดากร 
อุปราชมณฑลพายัพต้องข้อสงสัยว่า ครูบาเจ้าศรีวิชัย คือ ผู้ก่อปัญหามวลชน จึงกุมตัวครูบาเจ้าศรีวิชัยไป
กักขังไว้ ณ วัดปากกล้วยหรือวัดศรีดอนไชย จังหวัดเชียงใหม่ โดยให้รองเจ้าคณะเมืองเชียงใหม่เป็นผู้
ควบคุม (สมาคมชาวล าพูน, 2561: 121) โดยตั้งข้อกล่าวหาครูบาเจ้าศรีวิชัย 8 ข้อหา คือ 1. ตั้งตัวเป็น
อุปัชฌายะ บวชพระเณรโดยไม่มีใบอนุญาต 2.ไม่อยู่ในบังคับบัญชาของพระครูมหารัตนากร เจ้าคณะ
แขวงลี้ 3. เจ้าหน้าที่ฝ่ายอาณาจักรเรียกประชุมสงฆ์ท้องที่อ าเภอลี้ เพ่ือแจ้งระเบียบคณะสงฆ์และระเบียบ
ราชการ แต่พระศรีวิชัยไม่ยอมไป 4. ทางราชการให้วัดทั้งหลายตีฆ้องกลองในพิธีบรมราชาภิเษก                                     
แต่พระศรีวิชัยไม่ท า 5. เจ้าคณะสงฆ์ลี้เห็นว่า วัดอ่ืนขัดขืนค าสั่งคณะปกครองเอาอย่างพระศรีวิชัย                                    
เจ้าคณะจังหวัดจึงได้ว่ากล่าวตักเตือน แต่พระศรีวิชัยยังประพฤติเหมือนเดิม 6.เจ้าหน้าที่ฝ่ายอาณาจักร
ขอส ารวจส ามะโนครัว แต่พระศรีวิชัยไม่ยอมให้ส ารวจ 7. เจ้าคณะแขวงลี้นัดประชุมพระอธิการวัดต่างๆ 
แต่ไม่มีใครมาประชุม เพราะเอาอย่างพระศรีวิชัย 8.ท าให้เกิดข่าวลือกันว่าพระศรีวิชัยมีคุณวิเศษเวทย์มนต์ 
วันที่ 12 มกราคม พ.ศ. 2462 ครูบาเจ้าศรีวิชัย อายุได้ 42 ปี พระครูญาณมงคล เจ้าคณะจังหวัดล าพูนได้
ออกค าสั่งขับครูบาเจ้าศรีวิชัยออกจากจังหวัดล าพูน ภายใน15 วัน ท าให้ครูบาศรีวิชัยตั้งค าถามเพ่ือเจ้า
คณะจังหวัดล าพูนพิจารณาว่า ครูบาเจ้าศรีวิชัยกระท าผิดพระธรรมวินัย ผิดกฎหมายพระราชบัญญัติคณะ
สงฆ์ข้อใด อย่างไร ทว่าเจ้าคณะจังหวัดล าพูนไม่อาจให้ค าตอบได้ จึงส่งตัวครูบาเจ้าไปเชียงใหม่ เมื่อ 18
พฤษภาคม พ.ศ. 2463 พลโทหม่อมเจ้าบวรเดช กฤดากร อุปราชมณฑลพายัพ ส่งตัวครูบาจากเมือง
เชียงใหม่ไปให้มหาเถรสมาคมพิจารณาในกรุงเทพ (ภิกษุอานันท์ พุทฺธธมฺโม, 2558: 41) คณะสงฆ์ใช้เวลา
พิจารณานาน 2 เดือน 9 วัน อธิกรณ์ของครูบาเจ้าศรีวิชัยครั้งที่5 นี้ จึงยุติลงได้เมื่อวันที่ 12 กรกฎาคม 
พ.ศ.2463 ด้วยข้อสรุปของพระวิมลญาณมุนี ความว่า “…หากเกิดกับภิกษุอ่ืนแล้ว เรื่องคงจะไม่ใหญ่โต
มากถึงปานนี้ แต่นี้เกิดแก่พระศรีวิชัยซึ่งมีผู้นิยมนับถือมาก….” (แถลงการณ์คณะสงฆ์ เล่ม 8 ภาค 5, 2463) 



 

 

 

48 
วารสารส่ือวิชาการและวิจยั 

Journal of Educational Resources and Research [JERR] 

ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 Vol. 1 No. 2 May-August 2025  

 สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ทรงมีพระวินิจฉัยว่า ครูบาเจ้าศรีวิชัยมี
ความรู้ในทางพระธรรมวินัย ตามระเบียนใหม่ของส่วนกลางไม่แจ่มแจ้ง การท าความผิดในครั้งนี้เกิด                                      
จากความไม่เข้าใจ ไม่ใช่ความดื้อดึง จึงไม่ทรงเอาผิด พระองค์ทรงเห็นว่าอธิกรณ์ทั้ง 8 ข้อนี้ ผู้ตั้งข้อ
กล่าวหามีจุดมุ่งหมายท าร้ายครูบาเจ้าศรีวิชัย ด้วยเงื่อนไขทางการเมืองมากกว่าปรารถนาดีต่อพระศาสนา 
เพราะทุกข้อกล่าวหาเกิดจากการใช้อ านาจด้วยอคติของคณะสงฆ์ในท้องที่ อ้างอ านาจฝ่ายศาสนจักรและ
อ านาจฝ่ายอาณาจักรมาลงโทษครูบาเจ้าศรีวิชัย (ส าเนาพระวินิจฉัย, อ้างถึงใน ภิกษุอานันท์ พุทฺธธมฺโม, 
2558: 97)  
 หลังพ้นอธิกรณ์ในครั้งที่ 5 แล้ว ครูบาเจ้าศรีวิชัยได้เดินทางกลับเมืองเชียงใหม่ ครั้งนี้ครูบาเจ้า
ได้รับความนิยมศรัทธาจากประชาชนมากขึ้นกว่าเดิม ท าให้ครูบาเจ้าศรีวิชัยเร่งด าเนินการบูรณะศาสนสถาน 
และโบราณสถานในเชียงใหม่เป็นจ านวนมาก เมื่อเวลาล่วงเลยมาถึงยุคหลังเปลี่ยนแปลงการปกครอง                                
ใน พ.ศ. 2478 ครูบาเจ้าศรีวิชัยได้สร้างผลงานโดดเด่นเป็นที่ยกย่องที่สุด คือ หนทางขึ้นพระธาตุดอยสุ
เทพระยะทาง 10 กว่ากิโลเมตรโดยไม่ใช้งบประมาณแผ่นดินเลย ใช้เพียงก าลังประชาชนตั้งแต่วันที่ 9 
พฤศจิกายน 2477 ซึ่งส าเร็จเสร็จสิ้นรวดเร็วราวปาฏิหาริย์ในวันที่ 30 เมษายน 2478 ผลงานชิ้นนี้มิได้
น ามาซึ่งบารมีครูบาเจ้าศรีวิชัยเท่านั้น แต่น าท่านไปสู่การเผชิญหน้ากับอธิกรณ์ครั้งที่ 6 ต้นเหตุ คือ เกียรติคุณ 
ของครูบาเจ้าศรีวิชัยระบือไปพระสงฆ์ทั้งเชียงใหม่เกิดศรัทธา ได้พากันมาฝากตัวขอขึ้นตรงกับครูบาเจ้าศรีวิชัย 
ตามจารีตเดิม โดยขอออกจากการปกครองของเจ้าคณะปกครองของตน ท าให้เกิดความขัดแย้งของ                            
คณะสงฆ์ในเชียงใหม่รัฐบาลเห็นว่า ครูบาเจ้าศรีวิชัยสร้างปัญหาต่อคณะสงฆ์และภัยต่อความมั่นคงของชาติ 
นายปรีดี พนมยงค์ รัฐมนตรีว่าการกระทรวงมหาดไทยจึงได้ควบคุมตัวครูบาเจ้าศรีวิชัยมาไว้ ณ กรุงเทพมหานคร 
และกักตัวท่านไว้ที่วัดเบญจมบพิตร รัฐบาลเห็นควรให้ปฏิบัติการกักครูบาเจ้าศรีวิชัยไว้ที่ส่วนกลางจะ
ดีกว่าปล่อยให้กลับเชียงใหม่ (ส านักจดหมายเหตุแห่งชาติ, เอกสารส านักนายกรัฐมนตรี สร.0201. 
25/217, 8 กรกฎาคม 2475) ข้อนี้ ท าให้ชาวเชียงใหม่กดดันหลวงศรีประกาศ ส.ส.เชียงใหม่ให้เสนอต่อ
รัฐบาล เพ่ือปลดปล่อยตัวครูบาศรีวิชัยกลับคืนเมืองเชียงใหม่ โดยขอให้ครูบาเจ้าศรีวิชัยต้องลงนามรับรอง
ว่ายอมเชื่อฟังจะไม่ขัดขืนคณะสงฆ์ส่วนกลางและรัฐบาลอีกต่อไป ความพยายามต่อรองกับรัฐบาลดังกล่าว
ใช้เวลายาวนานมากกว่า 1 ปี จากเหตุการณ์นี้ ครูบาเจ้าศรีวิชัยกล่าวว่า “…ถ้าน้ าแม่ปิงบ่ไหลย้อนขึ้นเหนือ 
ข้าจักบ่ขอมาเหยียบแผ่นดินเชียงใหม่อีก…” (ธเนศวร์ เจริญเมือง. 2567: 7) ครูบาเจ้าศรีวิชัยกลับไป                             
จ าพรรษา ณ บ้านปาง เมืองลี้ จนมรณภาพ ในวันที่ 21 กุมภาพันธ์ พ.ศ. 2482 การต่อสู้ของพระมหาเถระเจ้า 
ผู้ได้รับสมัญญาว่า “ตนบุญแห่งล้านนา” ผู้ถูกตั้งข้อหาว่า ก่อภัยร้ายต่อความมั่นคงของประเทศและพระ
ศาสนาเรื่อยมา ตั้งแต่ยุคจารีตจนถึงยุคเริ่มต้นแห่งประชาธิปไตยได้ยุติลง บทสรุปการต่อสู้ของครูบาเจ้าศรี
วิชัยปรากฏค ากล่าวของท่านที่มีต่อครูบาขาวปี ความว่า “…การที่ผู้ใส่โทษฟ้องหาท่าน หื้อท่านได้ระทมทุกข์
ทรมานร่างกาย ท่านบ่ได้ผูกใจแก่ผู้หนึ่งผู้ใดไม่ กลับแสดงยินดีแก่พระครูเจ้าทั้งหลายว่า ที่พระครูเจ้าได้ส่ง
ตัวข้าเจ้าลงไปกรุงเทพ เพ่ือเป็นเหตุหื้อข้าเจ้าได้รู้ได้เห็นยังมหานครอันใหญ่…” (สมาคมชาวล าพูน, 2561: 
290) 
 เป้าหมายการต่อสู้ของมนุษย์ไม่ใช่เอาชนะอ านาจนอกตัว แต่เป็นอ านาจอุปาทานความยึดมั่น
ถือมั่นในตัวมนุษย์ แท้จริงแล้วเป้าหมายของการต่อสู้ของครูบาเจ้าศรีวิชัย คือ การมุ่งสู่ภาวะหลุดพ้นจาก
อ านาจครอบง าด้วยอุปาทาน เช่นนี้ ค าถามต่อมา คือ หนทางบรรลุเป้าหมายการต่อสู้ของมนุษย์ในทัศนะ
ของครูบาเจ้าศรีวิชัยเป็นอย่างไร 



 

 

 

49 
วารสารส่ือวิชาการและวิจยั 

Journal of Educational Resources and Research [JERR] 

ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 Vol. 1 No. 2 May-August 2025  

หนทำงบรรลุเป้ำหมำยกำรต่อสู้ในทัศนะของครูบำเจ้ำศรีวิชัย  
 ส าหรับหนทางบรรลุเป้าหมายการต่อสู้ของมนุษย์ในทัศนะครูบาเจ้าศรีวิชัยปรากฏอยู่ในความ
ปรารถนาของท่าน หลักฐานคืออักขระล้านนา (ตั๋วธัมม์) ปรากฏในท้ายใบลานแต่ละผูกของท่านที่ถูกจาร
ไว้ เช่น ท้ายชาดกเรื่อง“อุสสาบารส” ความว่า “ข้าพระเจ้ามีสัทธา พร้อมด้วยสิกข์ยมชู่ตนชู่องค์                                     
หนภายนอกหมายมีพ่อแม่พ่ีน้อง อุปสกะ อุปาสิกา สัทธาทั้งหลาย ชู่ผู้ชู่คน ก็ได้รจนาแต้มเขียนยังธัมม์                     
มัดนี้ไว้ค้ าชู โชตกะสาสนา 5,000 พระวัสสา ตามอายุทานเทอะ…(เพ็ญสุภา สุขคตะ, 2561: 232)                                          
ข้าพระเจ้าอยู่ปฏิบัติวัดศรีซายมูลบุญเรือง บ้านปาง วันนั้นแล ข้าเจ้าสร้างวัดบ้านปาง เมื่ออยู่ปฏิบัติวัด
พระสิงห์หลวงนพบุรีเชียงใหม่ วันนั้นแล ปรารถนาขอหื้อข้าได้ตรัสรู้ประยาสัพพัญญู โพธิญาณเจ้าจิ่ม
เทอะฯ… (เพ็ญสุภา สุขคตะ, 2561: 264) ความปรารถนาดังกล่าว คือ การตั้งปณิธานเป็นพระโพธิสัตว์                               
ผู้จ าเป็นต้องอาศัยการบ าเพ็ญเพียรบารมีให้ครบ 10 ประการอย่างมั่นคง ต้องใช้เวลาสะสมนานอสงไขยกัปป์ 
ดังนั้น ครูบาศรีวิชัยได้ตั้งจิตอธิษฐานในการปฏิบัติ “บารมี 30 ทัศ” หนึ่งในนั้น คือ ความวิริยะอุตสาหะ
ต่อการมุ่งม่ันสร้างวัดวาอาราม ถือเป็นเครื่องมือส าคัญในการสร้างบารมี เพราะวัด คือ สถานที่บ าเพ็ญบุญ
ระหว่างพระสงฆ์และฆราวาส ยิ่งจ านวนการสร้างวัดทวีคูณมากขึ้นเพียงใด ก็ยิ่งเท่ากับว่าครูบาศรีวิชัยได้
ช่วยสืบทอดอายุพระพุทธศาสนาให้กระจายสู่มหาชนวงกว้างมากขึ้นเท่านั้น อุดมการณ์พระโพธิสัตว์ของ
ครูบาเจ้าศรีวิชัยท าเพ่ือประโยชน์ 4 ด้านหลักๆ คือ เพ่ือสืบทอดอายุพุทธศาสนา เพ่ือสั่งสมบารมีในชาตินี้
และเป็นเชื้อในชาติต่อๆ ไปให้ครบ 30 ทัศ ในฐานะผู้ปรารถนาเป็นพระพุทธเจ้า เพื่อพัฒนาชุมชนห่างไกล
ความเจริญ เพ่ือใช้เป็นสถานที่เผยแผ่พุทธธรรมในพื้นท่ีต่างๆ 
 แนวคิดเรื่องโพธิสัตว์ของครูบาเจ้าศรีวิชัยนั้นด าเนินรอยตาม “ต านานพระเจ้าเลียบโลก”                                     
วัดทุกแห่งที่ครูบาเจ้าจาริกไปนั้น ล้วนตามรอยพระบาทของพระพุทธเจ้าทั้งสิ้น ค าว่า “ต านานพระเจ้า
เลียบโลก” คัมภีร์นี้ถูกรจนาขึ้นโดยพระธรรมรส พระภิกษุชาวล้านนา เมื่อ 500 ปีก่อน ภายหลังท่านได้
เดินทางไปสืบพระศาสนา ณ ลังกาทวีป กล่าวกันว่าท่านได้รับแรงบันดาลใจจากคัมภีร์มหาวงศ์ของลังกา 
เมื่อกลับมาล้านนาแล้ว ท่านได้ร้อยเรียงคัมภีร์จ านวน 11 ผูก (สิงฆะ วรรณสัย. 2545: 5) เนื้อหาของ
ต านานระบุถึงการที่พระพุทธเจ้าเสด็จไปยังสถานที่ต่างๆ ทั่วดินแดนล้านนา ดินแดนใดที่ผู้คนยังห่างไกล
ความเจริญ พระพุทธเจ้าจะทรงประทับรอยพระบาทไว้ตามป่าเขา ก้อนหิน ริมล าธาร รอผู้มีบุญมาค้นพบ 
บางครั้งเป็นรอยเท้าทั้งสองข้าง บางครั้งรอยเท้าข้างเดียว เล็กใหญ่ไม่เท่ากัน ชาวล้านนาเรียกรอยพระบาท 
ทั้งหมดนี้ว่า “ฮอยปะต๊ะ” สอดรับกับต านานทั้งหลายในล้านนามักระบุว่า พระพุทธองค์เสด็จไปประทับ
รับบาตรในชุมชนลัวะ เมื่อรับภัตตาหารแล้วก็ประทานพระเกศาใส่กระบอกไม้ไผ่มอบให้ชาวลัวะไว้ช่วย
รักษา และทรงมีพุทธพยากรณ์ว่า เมื่อกาลเวลาผ่านไป สมณทูตสมัยพระเจ้าอโศกมหาราชจะได้น ามา
สร้างพระมหาธาตุเจดีย์ครอบไว้ ณ ตรงสถานที่นั้น (ศรีเลา เกษพรหม, 2544: 34) เช่น ต านานพระธาตุ
วัดพระธาตุล าปางหลวง ต านานพระธาตุวัดอุมลอง ต านานพระบาทวังตวง เป็นต้น เหตุผลที่ท าให้ครูบา
เจ้าศรีวิชัยเลือกต่อสู้บนหนทางพระโพธิสัตว์นี้ ปรากฏเมื่อ พ.ศ. 2467 หลวงปู่มั่น วัดเจดีย์หลวงได้กล่าว
กับพระอุบาลีความว่า “…พระศรีวิชัยองค์นี้เป็นพระโพธิสัตว์ ปรารถนาพระโพธิญาณ ขณะนี้ก าลังบ าเพ็ญ
เพียรสร้างสมบารมีอยู่ ซึ่งต้องเวียนว่ายตายเกิดในวัฏสงสารอีกนานจนกว่ าการสั่งสมบารมธรรมจะ
บริบูรณ…์” (ส. กวีวัฒน์ และคณะ, 2562: 226) 
 ดังนั้น หนทางเพ่ือบรรลุเป้าหมายการต่อสู้ของมนุษย์ในทัศนะของครูบาเจ้าศรีวิชัย คือ ท่ามกลาง 
การต่อสู้ในสังคมยุคเปลี่ยนแปลงสับสนวุ่นวายนั้น ครูบาเจ้าศรีวิชัยเสนอให้เลือกหนทางของพระโพธิสัตว์ 



 

 

 

50 
วารสารส่ือวิชาการและวิจยั 

Journal of Educational Resources and Research [JERR] 

ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 Vol. 1 No. 2 May-August 2025  

ท่านปฏิเสธหนทางของพระอรหันต์ ด้วยปรารถนาช่วยผู้ตกทุกข์ให้มีชีวิตที่ดีขึ้น ไม่ ใช่เพ่ือช่วยให้ชีวิต
ตนเองดีขึ้นแต่อย่างใด 
 
วิธีปฏิบัติเพื่อมนุษย์บรรลุเป้ำหมำยกำรต่อสู้ 
 ส าหรับวิธีปฏิบัติเพ่ือบรรลุเป้าหมายการต่อสู้ในทัศนะของครูบาเจ้าศรีวิชัยสามารถสะท้อนผ่าน
ผลงานการซ่อม การสร้างพุทธศาสนสถานมากมายทั่วแผ่นดินล้านนา โดยมีท่านไปนั่งเป็นประธานเรียกว่า 
“นั่งหนัก” วิธี คือ นั่งสมาธิปฏิบัติพระกรรมฐานเงียบๆ บนปะร าโดยอธิษฐานจิตแผ่เมตตาแก่คณะศรัทธา
ทั้งหลายที่ได้หลั่งไหลมาร่วมท าบุญ ทั้งในส่วนที่เป็นเงินค่าวัสดุสิ่งก่อสร้าง อาหาร แรงงานก่อสร้าง (ไมตรี 
ภาวังค์, 2552: 24) นอกจากนี้ท่านยังใช้วิธีประกาศให้ผู้คนมารวมพลังสามัคคีแล้ว มอบหมายลูกศิษย์เป็น
ประธานต่อ โดยมอบปัจจัยแก่สถานที่นั้นๆ และเมื่องานแล้วเสร็จ ท่านจึงกลับมาเป็นผู้ยกช่อฟ้าบ้าง ยก
ยอดฉัตรบ้าง ท าบุญฉลองบ้าง กล่าวคือท่านใช้ชื่อเสียงที่ท่านสั่งสมไว้มาใช้ชักชวนผู้อ่ืนให้ร่วมต่อสู้ด้วย 
เป็นวิธีปฏิบัติเพ่ือให้ท่านบรรลุเป้าหมายในการต่อสู้ จึงไม่น่าประหลาดใจว่า พุทธสถาน ที่ครูบาศรีวิชัยสร้าง
และบูรณปฏิสังขรณ์จึงมีจ านวนมากกว่า 300 แห่ง ในเมืองล าพูน เมืองเชียงใหม่ เมืองล าปาง เมือง
เชียงราย เมืองพะเยา เมืองแพร่ เมืองแม่ฮ่องสอน เมืองตาก เมืองสุโขทัย เมืองเถินท าให้เสียงแห่ฆ้องกลอง
ของขบวนแห่ธรรมยาสตราครูบาเจ้าศรีวิชัยผ่านไปทุกที่ โดยมิเคยหยุดอยู่ประจ า ณ แห่งใด (พระครูพุทธิธรรม
โสภิต, 2535: 54) การเผยแผ่พระศาสนานั้น ครูบาเจ้าศรีวิชัย มิได้เพียงสร้างวัดบ้านปาง เพียงวัดเดียว แต่
ท่านจาริกไป เสมือนพระพุทธองค์ทรงเลียบโลกโปรดสัตว์ในชุมชนต่างๆ เรื่อยไป โดยเลือกบูรณะวัดวา
อาราม ตาม “ต านานพระเจ้าเลียบโลก” เป็นหลัก ท่านมักหลับตาพิจารณาว่าหน้าที่บูรณะสถานที่ในแต่
ละแห่งนั้นเป็นหน้าที่ของท่านหรือไม่ เช่น วัดพระบาทนาเกลือ เมืองเถินนั้น ท่านมาพิจารณาก่อนแล้วพบว่า 
ไม่ใช่หน้าที่ของท่าน ท่านจึงปฏิเสธเสีย เพราะผู้มีบุญสมภารแก่กล้าในแต่ละสถานที่นั้นไม่ตรงกัน วัดที่ถูก
ท่านปฏิเสธบางแห่งเพ่ือหลีกเลี่ยงการเผชิญหน้ากับสงฆ์ฝ่ายบ้านเมือง เช่น วัดเจดีย์หลวงเชียงใหม่ เป็นต้น 
การแบ่งนาบุญให้ผู้อ่ืนนั้น ท่านมักกล่าวว่า “ที่แห่งนี้เขามีเจ้าของรออยู่แล้ว” (ชาญณรงค์ ศรีสุวรรณ, 2540: 
65) อาทิ รอยพระพุทธบาทตามป่าเขา ด้วยต้องการ “กระจายนาบุญ” ให้ตนบุญท่านอ่ืนมาสร้างผลงาน 
เช่น ครูบาวงศ์ วัดพระพุทธบาทห้วยต้ม เมืองลี้ ครูบาสมวันดี วัดพระบาทนาเกลือ  
 ดังนั้น อาจกล่าวได้ว่าวิธีปฏิบัติเพ่ือบรรลุเป้าหมายการต่อสู้ในทัศนะของครูบาเจ้าศรีวิชัย คือ 
ปฏิบัติบ าเพ็ญบารมีเพ่ือตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า โดยเร่งสืบสาน รักษา ต่อยอดพุทธศาสนสถานต่างๆ ตาม
แบบพระพุทธเจ้าตามต านานพระเจ้าเลียบโลกของล้านนา  
 
คุณค่ำของวิธีปฏิบัติเพื่อมนุษย์บรรลุเป้ำหมำยกำรต่อสู ้
 เป็นที่ทราบกันดีว่าตลอดชีวิตของครูบาเจ้าศรีวิชัย พระภิกษุผู้น ามวลชนที่ชาวล้านนาให้ความ
เคารพอย่างสูงจนขนานนามว่า “ตนบุญแห่งล้านนา” นั้น เต็มไปด้วยความขัดแย้ง การเผชิญหน้ากับผู้มี
อ านาจทั้งฝ่ายบ้านเมืองและฝ่ายสงฆ์ฝ่ายบ้านเมือง จนเป็นเหตุให้ท่านต้องถูกกลั่นแกล้ง ถูกข่มเหงหลายครั้ง 
โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ท่านถูกใส่ความด้วยข้อหาร้ายแรงหรือที่เรียกว่า “ต้องอธิกรณ์” ถึง 6 ครั้ง และถูกควบคุม
ตัวจากล้านนาลงไปคุมขังที่กรุงเทพฯ ถึง 2 ครั้ง ในที่นี้จะกล่าวถึงคุณค่าของการต่อสู้ในทัศนะของ                                         
ครูบาเจ้าศรีวิชัย ดังต่อไปนี้  



 

 

 

51 
วารสารส่ือวิชาการและวิจยั 

Journal of Educational Resources and Research [JERR] 

ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 Vol. 1 No. 2 May-August 2025  

 บทสวดพระคาถาบารมี 9 ชั้น ซึ่งครูบาเจ้าศรีวิชัยสวดเป็นประจ าทุกวันมิได้ขาด ทั้งยังก าชับ                                        
ศิษยานุศิษย์ของท่านให้คัดลอก ท่องจ า สวดสาธยายทุกวัน สะท้อนคุณค่าของการปฏิบัติของครูบาเจ้าศรีวิชัย 
โดยเนื้อหากล่าวถึงการบ าเพ็ญบารมีของพระพุทธเจ้า ตั้งแต่ยังเสวยพระชาติเป็นพระโพธิสัตว์ ครูบาเจ้าศรีวิชัย
ยืนยันว่า พระคาถานี้มีอานุภาพมหาศาล ส่งผลทางแคล้วคลาดกันภัยอย่างยิ่ง แม้ผู้ใดคิดร้ายผู้เจริญ
ภาวนาพระคาถานี้อยู่เป็นนิจ ทั้งยังด ารงตนอยู่ในศีลและธรรมอันดีงามแล้วไซร้ คนที่คิดร้ายเหล่านั้นย่อม
แพ้ภัยตัวเองหมดสิ้น บทสวดนี้ได้ปรากฏหลักธรรมในพุทธศาสนา คือ เรื่องบารมี 10 ประการ ครอบคลุม
ตั้งแต่เรื่องพ้ืนฐานในการด าเนินชีวิตจนกระทั่งถึงเรื่องสูงสุดที่เป็นจุดหมายของพุทธศาสนา คือ การปฏิบัติ
เพ่ือลดละอัตตาส่วนตนและท าประโยชน์ส่วนรวม คือ คุณค่าทางจริยธรรมของผู้ปรารถนานิพพาน 
หลักธรรมทุกเรื่องล้วนแต่มีคุณค่าต่อชีวิตและสังคม คือ ท าให้เกิดความสุข ความเจริญทั้งต่อผู้ปฏิบัติและ
ส่วนรวม เกิดความสงบเรียบร้อยแก่สังคม การบ าเพ็ญบารมีเป็นสิ่งที่สามารถเข้าถึงบุคคลได้ทุกคนไม่ได้แบ่งเป็น 
เชื่อชาติหรือวรรณะ แต่ขึ้นอยู่กับบุคคล เช่นครูบาจะน าเอาหลักธรรมไปใช้ในการสร้างสาธารณประโยชน์ 
ดังหลักธรรมที่ปรากฏในบารมี 9 ชั้นของครูบาศรีวิชัยนี้ ได้แก่ ปัญญาบารมี พระโพธิสัตว์ทรงบ าเพ็ญ
ปัญญาบารมีคู่กับวิริยบารมี พระโพธิสัตว์ทรงบ าเพ็ญวิริยบารมีคู่กับศีลบารมี พระโพธิสัตว์ทรงบ าเพ็ญศีลบารมี 
คู่กับเมตตาบารมี พระโพธิสัตว์ทรงบ าเพ็ญเมตตาบารมีคู่กับทานบารมี พระโพธิสัตว์ทรงบ าเพ็ญทานบารมี 
คู่กับอุเบกขาบารมี พระโพธิสัตว์ทรงบ าเพ็ญอุเบกขาบารมีคู่กับสัจบารมี พระโพธิสัตว์ทรงบ าเพ็ญสัจบารมี 
คู่กับขันติบารมี พระโพธิสัตว์ทรงบ าเพ็ญขันติบารมีคู่กับอธิษฐานบารมี พระโพธิสัตว์ทรงบ าเพ็ญอธิษฐาน
บารมีคู่กับเนกขัมมะบารมี จึงเรียกว่า “บารมี 9 ชั้น” (สมาคมชาวล าพูน, 2561: 271) 
 ดังนั้น คุณค่าวิธีปฏิบัติเพื่อบรรลุเป้าหมายการต่อสู้ของมนุษย์ในทัศนะของครูบาเจ้าศรีวิชัย คือ 
สร้างตนเป็นศูนย์รวมศรัทธามหาชนด้วยการบ าเพ็ญบารมี 30 ทัศ โดยเน้นประโยชน์ส่วนรวม ไม่เน้น
ประโยชน์ส่วนตน แต่อย่างไรก็ตาม การศึกษาใน 4 หัวข้อข้างต้น ท าให้ทราบข้อมูลเรื่องแนวคิดเรื่องการ
ต่อสู้ในทัศนะของครูบาเจ้าศรีวิชัย ตามหลักฐานประวัติศาสตร์ แม้ข้อมูลเหล่านี้จะเป็นที่ยอมรับแพร่หลาย
ของสังคมชาวพุทธล้านนา แต่ยังมีนักคิดเสนอข้อคัดค้าน เพราะแนวทางของครูบาเจ้าศรีวิชัยไม่ปรากฏนาม
ผู้แพ้พ่าย จึงอาจจะนับเป็นการต่อสู้ไม่ได้ เพ่ือความกระจ่างเรื่องนี้ ผู้เขียนจะน าข้อมูล เหตุผลและหลักฐานที่
ได้มาไปวิเคราะห์ในหัวต่อไป 
 
วิเครำะห์แนวคิดเรื่องกำรต่อสู้ในทัศนะของครูบำเจ้ำศรีวิชัย 
 การศึกษาแนวคิดเรื่องการต่อสู้ในทัศนะของครูบาเจ้าศรีวิชัย ท าให้ทราบข้อมูลและเหตุผล
เพียงพอที่จะน ามาวิเคราะห์แนวคิดเรื่องการต่อสู้ในทัศนะของครูบาเจ้าศรีวิชัยในเชิงปรัชญา เพ่ือร่วม
เสนอความเห็น ดังนี้ 
 1. วิเครำะห์ควำมสัมพันธ์ระหว่ำงเป้ำหมำยและกำรบรรลุเป้ำหมำยกำรต่อสู้ในทัศนะของ
ครูบำเจ้ำศรีวิชัย พบว่า เกิดจากความเห็นว่า มนุษย์ในโลกล้วนต่อสู้กับอุปาทาน เพราะมนุษย์ทุกคนล้วน
ถูกข่มเหงด้วยอ านาจอุปาทาน ความยึดมั่นถือมั่น ติดอยู่กับสิ่งต่างๆ ราวกับว่าเป็นของตน เป็นตัวตน 
(ซองยาล รินโปเจ, 2548: 11-12) ด้วยอุดมคติพระโพธิสัตว์อันเป็นหนทางที่ครูบาเจ้าตัดสินใจเลือก ผู้เลือก 
หนทางโพธิสัตว์ มีความปรารถนาช่วยสรรพสัตว์ได้เข้าถึงภาวะหลุดพ้น อันเป็นเรื่องที่พระพุทธศาสนา                                 
ยกย่องเชิดชู เพราะเป็นบุคคลผู้บ าเพ็ญบารมีธรรมอุทิศตนช่วยเหลือสัตว์ผู้มีความทุกข์ยากและจะได้ตรัสรู้
เป็นพระพุทธเจ้าในอนาคต (ภิกษุอานันท์ พุทฺธธมฺโม, 2558: 10) 



 

 

 

52 
วารสารส่ือวิชาการและวิจยั 

Journal of Educational Resources and Research [JERR] 

ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 Vol. 1 No. 2 May-August 2025  

 ครูบาเจ้าศรีวิชัยเสนอว่า ต้นเหตุที่ท ามนุษย์ทุกคนรู้สึกว่าตนถูกกลั่นแกล้ง ตนถูกข่มเหงจาก
ผู้อ่ืนนั้น แท้จริงเกิดจากอ านาจอุปาทานในใจตนเอง ไม่ใช่อ านาจกระท าของบุคคลอ่ืนเลย หากรู้จักมอง
ด้วยพุทธธรรม เราสามารถใช้การถูกรังแก่เป็นโอกาสสร้างบารมีได้ (สมาคมชาวล าพูน, 2561: 54) 
เป้าหมายการต่อสู้ในทัศนะของครูบาเจ้าศรีวิชัย ความรู้สึกว่าถูกข่มเหง คงไม่ใช่ความรุนแรงของฝ่ายศัตรู
ที่มุ่งกระท าร้าย แต่เป็นความยึดมั่นถือมั่นของตนเองต่างหากที่ข่มเหงใจของตนเอง ดังนั้น การต่อสู้คง
ไม่ใช่เพ่ืออะไรอ่ืน นอกจากความสงบของใจ พร้อมสร้างผลงานและมุ่งปฏิบัติพระธรรมวินัย ดังท่านเจ้า
คุณวิมลญาณมุนี อดีตเจ้าคณะจังหวัดล าพูนกล่าวถึงครูบาเจ้าศรีวิชัย ความว่า “…ข้าพเจ้าได้ค้านว่า                                   
พระศรีวิชัยเป็นผู้น าได้ดี คือ มีใจเด็ดเดี่ยว มีสัจจะ เป็นคนท าจริง ไม่เป็นแต่เพียงปากพูด เป็นคนเสมอต้น
เสมอปลาย…” (สมาคมชาวล าพูน, 2561: 56) ข้อนี้สอดรับกับพุทธด ารัสแก่พระสารีบุตรเมื่อคราว                    
พระสารีบุตรถูกท าร้ายว่า “พราหมณ์ไม่ควรประหารแก่พราหมณ์ ไม่ควรจอง (เวร) แก่เขา , น่าติเตียน
พราหมณ์ผู้จอง (เวร) ยิ่งกว่าพราหมณ์ผู้ประหารนั้น ความเกียจกันใจจากอารมณ์อันเป็นที่รักท้ังหลายใด, 
ความเกียจกันนั่น ย่อมเป็นความประเสริฐไม่น้อยแก่พราหมณ์, ใจอันสัมปยุตด้วยความเบียดเบียน ย่อมกลับได้ 
จากวัตถุใดๆ, ความทุกข์ย่อมสงบได้ เพราะวัตถุนั้นๆ นั่นแล…” (อรรถกถา ขุททกนิกาย คาถาธรรมบท 
พราหมณวรรคที่ 26) เช่นนี้ การต่อสู้ในทัศนะของครูบาเจ้าศรีวิชัยจึงนับเป็นแนวคิดของพระพุทธศาสนา 
ข้อนี้ให้มีนักการศาสนาเสนอว่า “จักกวัตติสูตรมีการพิจารณาถึงความรุนแรงในแง่ของการปกป้องและ
คุ้มครองธรรมะ โดยพิจารณาจากหลักธรรมที่ปฏิบัติได้จริงต้องสร้างความสงบมากกว่าความสร้างความ
รุนแรง ส่วนการมีความรุนแรงนั้นจ าเป็นต้องมาจากความเห็นชอบร่วมกัน เช่น การลงโทษทุกคนต้องเห็น
ร่วมกันว่าจ าเป็นต้องมีในการรักษาความสงบไม่ให้เกิดการประทุษร้ายกันตามมาและป้องกันไม่ให้อธรรม
เกิดได”้ (พระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธี (เหมประไพ), 2563: 409-423) 
 อย่างไรก็ดี ต านานจามเทวีวงศ์ ซึ่งถูกรจนาโดยพระโพธิรังสี พระเถระชาวล้านนาเพ่ืออธิบาย
จักรวรรดิสูตรกล่าวว่า การต่อสู้ที่ดีต้องเป็นวิธีของจักรพรรดิราช ดังข้อความว่า  “...มหาราชเจ้าทรง
ส าราญพระหฤไทย จักรวัตติธรรมทรงบ าเพ็ญเปนอันดีแล้ว พระองค์ทรงปรนปรือราษฎรเสมออยู่มิได้
บกพร่อง ทั้งชาวชนบทเกษมศุขประพฤติบุญอยู่ตามคลองธรรมประเพณี พระราชอาณาจักรรวบรวมเปน
สามัคคีย์ดี...” (พระโพธิรังสี, 2555: 43)  
 ข้อความข้างต้นหมายความว่า การท าประโยชน์แก่มหาชน คือ การต่อสู้ที่ดีที่สุด การต่อสู้ด้วย
ความรุนแรงยิ่งสร้างวุ่นวาย ว่าการต่อสู้มิใช่การโต้ตอบรุนแรง แต่เน้นความรู้ ความสามารถในการในการ
จูงใจมนุษย์ให้หันมาปฏิบัติพุทธธรรม 
 ดังนั้น การต่อสู้ในทัศนะของครูบาเจ้าศรีวิชัย เป็นไปตามแนวคิดพระพุทธศาสนาเถรวาท                                   
ในล้านนาผู้เขียนเห็นว่า การต่อสู้ในสายวัฒนธรรมพระพุทธศาสนา คือ การต่อสู้มิใช่เอาชนะอ านาจข่มเหง 
ของผู้อ่ืน แต่เป็นการต่อสู้เพ่ือเอาชนะอ านาจอุปาทานความยึดติดที่น าสัตว์โลกมาเกิดในภพน้อยใหญ่                  
ข้อนี้พระพุทธศาสนาเถรวาทได้จ าแนกอุปาทาน เป็น 4 ประเภท ได้แก่ กามุปาทาน (ความยึดติดในกาม), 
ทิฏฐุปาทาน (ความยึดติดในความเห็น), สีลัพพัตตุปาทาน (ความยึดติดในศีลและวัตร), และอัตตวาทุปาทาน 
(ความยึดติดในความเป็นตัวตน) ความทุกข์: การยึดมั่นถือมั่นในสิ่งต่างๆ ท าให้เกิดความยึดติดและเป็น
เหตุให้เกิดความทุกข์ อุปาทานขันธ์ 5: อุปาทานยังหมายถึงการยึดมั่นในขันธ์ 5 ซึ่งเป็นองค์ประกอบของชีวิต 
ได้แก่ รูป, เวทนา, สัญญา, สังขาร และวิญญาณ อุปาทาน หมายถึง การยึดมั่นถือมั่น การยึดติดในรูปร่าง
หน้าตาของตนเองจนท าให้เกิดความทุกข์เมื่อแก่ตัวลง จัดเป็น “อุปาทาน” การยึดติดในความคิดเห็นของ



 

 

 

53 
วารสารส่ือวิชาการและวิจยั 

Journal of Educational Resources and Research [JERR] 

ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 Vol. 1 No. 2 May-August 2025  

ตนเองว่าถูกต้องเสมอไป จนไม่ยอมรับฟังความคิดเห็นของผู้อ่ืน จัดเป็น “ทิฏฐุปาทาน”. การยึดติดใน
พิธีกรรมทางศาสนาบางอย่างโดยไม่เข้าใจความหมายที่แท้จริง จัดเป็น “สีลัพพัตตุปาทาน” การยึดติดใน
ความเป็นตัวตนของตนเองว่าเป็นของตนเอง จัดเป็น “อัตตวาทุปาทาน” การปล่อยวางอุปาทานเป็น
เป้าหมายส าคัญในการปฏิบัติธรรม เพราะจะน าไปสู่ความหลุดพ้นจากความทุกข์ การจะปล่อยวาง
อุปาทานได้ ต้องเข้าใจธรรมชาติของขันธ์ 5 และความยึดมั่นถือมั่นต่างๆ เช่นนี้ เป้าหมายการต่อสู้ของ
มนุษย์ในทัศนะของครูบาเจ้าศรีวิชัย คือ มุ่งภาวะเอาชนะอ านาจครอบง าของอุปาทาน อย่างไรก็ดี 
ข้อเสนอวิธีปฏิบัติเพ่ือบรรลุเป้าหมายการต่อสู้ของครูบาเจ้าศรีวิชัยยังคงไม่ชัดเจน ผู้เขียนจ าเป็นต้อง
วิเคราะห์ประเด็นนี้ เพ่ือท าค าตอบให้เกิดความกระจ่างต่อไป 
 2. วิเครำะห์คุณค่ำของวิธีปฏิบัติเพื่อบรรลุเป้ำหมำยกำรต่อสู้ของครูบำเจ้ำศรีวิชัย  พบว่า 
หนทางบรรลุเป้าหมายการต่อสู้ของมนุษย์ในทัศนะของครูบาเจ้าศรีวิชัยคือวิถีของพระโพธิสัตว์ ไม่ใช่วิถี
ของพระอรหันต์ วิธีปฏิบัติเพ่ือบรรลุเป้าหมายการต่อสู้ของมนุษย์คือบ าเพ็ญบารมีเพ่ือตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า 
คุณค่าวิธีปฏิบัติเพื่อบรรลุเป้าหมายการต่อสู้ของมนุษย์ คือ ก่อสร้างศูนย์รวมศรัทธามหาชน เน้นประโยชน์
ส่วนรวม ไม่เน้นประโยชน์ส่วนตน วิธีปฏิบัติดังกล่าวเพ่ือช่วยให้มนุษย์บรรลุเป้าหมายของการต่อสู้ คือ 
หลุดพ้นจากอ านาจครอบง าของอุปาทานได้ จึงไม่มีวิธีใดนอกจากเร่งเผยแผ่พุทธธรรม เพราะวิธีนี้ท าให้
มนุษย์ละความเห็นผิดและเลือกปฏิบัติเหมาะสมกับตนเองได้ แต่ครูบาเจ้าศรีวิชัยแสดงท่าทีไม่เห็นด้วย 
หากเจ้าหน้าที่บ้านเมืองต้องบังคับให้พุทธศาสนิกชนต้องปฏิบัติตามวิธีของส่วนกลางเท่านั้นและมองข้าม
ความส าคัญของวิธีปฏิบัติของชาวพุทธล้านนา  
 แม้ครูบาเจ้าศรีวิชัยจะยอมรับว่าผู้ปกครองพึงเป็นผู้ทรงไว้ซึ่งอ านาจตัดสินรุนแรง เข้มแข็ง 
เพราะไม่มีอะไรจะข่มอลัชชีให้กลัวได้ดีเท่าอ านาจลงโทษของผู้ปกครองเข้มแข็ง เพราะผู้อ่อนแอกว่าย่อม
ถูกผู้เข้มแข็งกว่าข่มเหงเสมอ แต่ถ้าผู้ปกครองเข้าใจว่าตนต้องใช้ความรุนแรงแล้ว สามารถเปลี่ยนมนุษย์
ให้เข้าถึงภาวะหลุดพ้นได้คงเป็นความเข้าใจผิด เพราะการเข้าถึงภาวะหลุดพ้นเป็นประสบการณ์ซึ่งมนุษย์
แต่ละคนเข้าถึงได้ด้วยการเต็มใจปฏิบัติด้วยตนเอง เพราะความรุนแรงเป็นเพียงเครื่องข่มไม่ให้มนุษย์
ก าเริบเท่านั้น เช่นนี้ การใช้ความรุนแรงเท่ากับปฏิบัติผิดวิธีของพุทธสาวก 
 ด้วยเหตุผลต่างกันนักการศาสนาหลายคนเห็นว่า การปล่อยปละละเลยให้สงฆ์ท้องถิ่นปฏิบัติ
กันเองอาจเป็นภัยร้ายแรงต่อพระศาสนา ดัง เจ้าหน้าที่บ้านเมืองผู้บังคับใช้ข้อก าหนดของมหาเถรสมาคม 
ตามพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ ร.ศ.121 ยืนยันความจ าเป็นต้องให้ส่วนกลางมีอ านาจคัดคนเข้ามาบวชก่อน 
แม้ไม่สอดรับ แม้ก่อขัดแย้งรุนแรงกับจารีตล้านนาดังเดิมก็มีความจ าเป็นต้องปฏิบัติ  (สมาคมชาวล าพูน, 
2561: 111) ข้อนี้ ผู้เขียนพิจารณาว่า น่าจะเกิดจากความเข้าใจผิดของผู้บังคับใช้ข้อก าหนด ในการตีความ
ข้อก าหนด 2 ประการ ประการแรก คือ ความไม่เข้าใจจุดประสงค์คือการสร้างความพร้อมเพรียง ประการที่ 2 
คือ ความเข้าใจค าสอนผิดของผู้ตีความอย่างยึดถือถ้อยค า ตัวอักษร ยึดติดกฎเกณฑ์ส่วนกลาง จนไม่อาจ
เข้าใจความจริงแท้ตามที่ส่วนกลางมุ่งหมาย ข้อนี้ เป็นธรรมดาของมนุษย์ที่ไม่อาจเข้าใจจุดมุ่งหมายแท้จริง 
เพราะถูกจ ากัดด้วยเงื่อนไขของภาษาอันเป็นสมมติบัญญัติ ข้อนี้ อาจยกข้อความที่มีปรากฏในพระไตรปิฎก
มาสนับสนุน ความว่า “…ดูกรผู้มีอายุทั้งหลาย ข้ออ่ืนยังมีอีก ภิกษุในพระธรรมวินัยนี้เข้าไปตั้งวจีกรรม
ประกอบด้วยเมตตาในเพ่ือนสหพรหมจารีทั้งหลาย ทั้งต่อหน้าและลับหลังธรรม แม้ข้อนี้ก็เป็นที่ตั้งแห่ง
ความระลึกถึง เป็นเครื่องกระท าให้เป็นที่รัก เป็นเครื่องกระท าให้เป็นที่เคารพ เป็นไปเพ่ือความสงเคราะห์ 
เพ่ือความไม่วิวาท เพ่ือความพร้อมเพรียง เพ่ือความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน” (ม.มู. 12/542/412-413) 



 

 

 

54 
วารสารส่ือวิชาการและวิจยั 

Journal of Educational Resources and Research [JERR] 

ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 Vol. 1 No. 2 May-August 2025  

ข้อความข้างต้นหมายว่า หลักส าคัญของสงฆ์ คือ ความสามัคคีพร้อมเพรียงกัน ข้อนี้จ าเป็นต้องอาศัย
ความเมตตาต่อกัน มิใช่การบังคับควบคุมกันด้วยอ านาจ การปล่อยให้ผู้มีอ านาจควบคุมผู้อ่ืนนั้น หากขาด
ความเมตตาแล้ว รังแต่จะเกิดความขัดแย้งไม่อาจเกิดความสามัคคีพร้อมเพรียงกันได้  
 ผู้เขียนเห็นว่า วิธีปฏิบัติเพ่ือบรรลุเป้าหมายการต่อสู้ในทัศนะของครูบาเจ้าศรีวิชัย สอดรับกับ
ค าสอนอุดมคติจักรพรรดิราชในต านานจามเทวีวงศ์ แสดงออกถึงการยอมรับความสามารถการต่อสู้ของ
ผู้ปกครองโดยธรรม เพ่ือช่วยให้ประชาราษฎรเข้าถึงพุทธธรรม โดยไม่จ าเป็นต้องตอบโต้ศัตรู ด้วยอ านาจ
ความรุนแรง สะท้อนรูปแบบความสัมพันธ์ระหว่างการต่อสู้ในทัศนะของพระโพธิรังสี พระอรรกถาจารย์
ชาวล้านนา เป็นไปได้ว่ารูปแบบการต่อสู้เช่นนี้ คงสืบทอดมาจากการปกครองสอดรับกับอุดมคติจักรพรรดิราช
ในพระพุทธศาสนาเถรวาท เพราะหลักฐานทั้งหลาย เช่น ต านานเมืองเมืองลี้ ภาพแกะสลักผู้ปกครองสตรี 
เหล่านี้ล้วนยืนยันถึงความวางใจในความอ่อนโยนและก่อประโยชน์ 
 ดังนั้น กล่าวได้ว่าการต่อสู้อันยิ่งใหญ่มิใช่การใช้ก าลังท าร้ายศัตรู แต่เป็นการต่อสู้อ านาจ
อุปาทานความยึดมั่นถือมั่นที่ข่มเหงใจของตนเองอยู่โดยไม่รู้ตัว การต่อสู้ที่ดีที่สุด ต้องไม่ก่ออันตราย                        
ท าร้ายผู้ใด ต้องก่อประโยชน์ส่วนรวม โดยอาศัยศรัทธาวางใจในมหากรุณาและมหาปัญญาของพระพุทธเจ้า
เป็นหลักน าทางในการต่อสู้ ส่วนเงื่อนไขของการต่อสู้ของครูบาเจ้าศรีวิชัย คือ พลังความไร้เดียงสาของ                  
ครูบาเจ้าศรีวิชัย ผู้มีจิตส านึกเสมอว่า “มารบ่มี บารมีบ่เกิด” (สิงฆะ วรรณสัย, 2522: 32) 
 
สรุป 
 ในยุคสมัยสยามประเทศด าเนินการครอบครองท้องถิ่นอย่างรุนแรง ภายใต้นโยบายรวมอ านาจ
ทั้งฝ่ายอาณาจักรและศาสนจักรเข้าสู่ศูนย์กลางที่กรุงเทพมหานครเพียงแห่งเดียว ส่งผลให้การต่อสู้                    
เพ่ืออิสรภาพของผู้น าท้องถิ่นทั้งหลายปรากฏขึ้นเนืองๆ ท่ามกลางสถานการณ์ดังกล่าว ครูบาเจ้าศรีวิชัย
ตนบุญแห่งล้านนามีแนวคิดเรื่องการต่อสู้ในทัศนะของครูบาเจ้าศรีวิชัย เกิดจากฐานคิดของพระพุทธศาสนา 
ในสายวัฒนธรรมล้านนา ตามจารีตดั้งเดิม โดยข้อเสนอว่ามนุษย์ในโลกล้วนถูกข่มเหงด้วยอ านาจอุปาทาน
ในใจตนเอง มิใช่ศัตรูเลย เช่นนี้ เป้าหมายการต่อสู้ของมนุษย์ คือ การต่อสู้ของท่านคือมุ่งต่อสู้อ านาจ
ครอบง าด้วยอุปาทาน หนทางบรรลุเป้าหมายการต่อสู้ของมนุษย์คือวิถีพระโพธิสัตว์ วิธีปฏิบัติเพ่ือบรรลุ
เป้าหมายการต่อสู้ของมนุษย์ คือ บ าเพ็ญบารมีเพ่ือตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า คุณค่าวิธีปฏิบัติเพ่ือบรรลุ
เป้าหมายการต่อสู้ของมนุษย์ คือ ก่อสร้างศูนย์รวมของมหาชน เน้นประโยชน์ส่วนรวม ไม่เน้นประโยชน์
ส่วนตน ดังนั้น การต่อสู้ของมนุษย์ คือ มุ่งเอาชนะอ านาจครอบง าด้วยอุปาทาน โดยอาศัยศรัทธาวางใจใน
มหากรุณาและมหาปัญญาของพระพุทธเจ้าเป็นหลักน าทาง ส่วนเงื่อนไขของการต่อสู้ของครูบาเจ้าศรีวิชัย 
คือ ความไร้เดียงสาของผู้มีจิตส านึกว่า “มารบ่มี บารมีบ่เกิด” 
 
เอกสำรอ้ำงอิง 
ชาญณรงค์ ศรีสุวรรณ. (2540). การศึกษาวิหารที่สร้างในกระบวนการครูบาเจ้าศรีวิชัย พ.ศ. 2447-248. 

วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต, สาขาวิชาประวัติศาสตร์สถาปัตยกรรม, คณะ
สถาปัตยกรรมศาสตร์, มหาวิทยาลัยศิลปากร.  

ซองยาล รินโปเจ. (2548). อนาคตของพระพุทธศาสนา. ปาฐกถา. ทาคินี แปล. กรุงเทพฯ: ส่องศยาม. 



 

 

 

55 
วารสารส่ือวิชาการและวิจยั 

Journal of Educational Resources and Research [JERR] 

ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 Vol. 1 No. 2 May-August 2025  

ธเนศวร์ เจริญเมือง. (2567). ครูบาศรีวิชัย 90ปี การสร้างถนนขึ้นวัดดอยสุเทพ: สืบสานภารกิจครูบา. 
เชียงใหม่: เชียงใหม่โรงพิมพ์แสงศิลป์. 

ปรีชา ช้างขวัญยืน. (2534). ความยุติธรรม. เอกสารการสอนชุดวิชาปรัชญาการเมือง. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัย 
สุโขทัยธรรมาธิราช.  

พระพิพิธวรรณการ (รวบรวมโดยรับสั่งสมเด็จพระสังฆราชเจ้า). (2475). แถลงการณ์คณะสงฆ์ เล่ม 20.             
พระนคร: โรงพิมพ์ศรีหงส์ 

พระครูพุทธิธรรมโสภิต. (2535). ประวัติวัดพระบาทและประวัติพระครูบาเจ้าศรีวิชัย นักบุญแห่งลานนาไทย. 
พิมพ์ถวายในงานฉลองสัญญาบัตร-พัดยศ พระครูพิพิธบุญโญปถัมภ์. ล าปาง: วัดพระบาท. 

พระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธี (เหมประไพ). (2563). พระพุทธศาสนากับปัญหาความรุนแรง: กรณีศึกษา                        
จักกวัตติสูตร. วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์. 5(1): 409-423. 

พระโพธิรังสี. (2555). ค าแปล จามเทวีวงศ์ พงศาวดารเมืองหริภุญไชย. พิมพ์ครั้งที่ 5. นนทบุรี: มหาวิทยาลัย 
สุโขทัยธรรมาธิราช.  

เพ็ญสุภา สุขคตะ. (2561). ครูบาเจ้าศรีวิชัย เล่ม 1. กรุงเทพฯ: พี.พี.เค. การพิมพ์.  
ภิกษุอานันท์ พุทฺธธมฺโม. (2558). ครูบาเจ้าศรีวิชัย นักบุญแห่งลานนา ศรีหริภุญชัย. เชียงใหม่: โรงพิมพ์

นันทพันธ์. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
ไมตรี ภาวังค์. (2552). เล่าขาน…ต านานธรรม ฉบับครูบาเจ้าอภิชัยขาวปี. เชียงใหม่: ชมรมพุทธศิลปศึกษา 

และประเพณี มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 
สมาคมชาวล าพูน. (2561). ครูบาเจ้าศรีวิชัย: สิริชีวประวัติ วัตรปฏิบัติ หลักธรรมค าสอน และมงคลบารมี.

กรุงเทพฯ: พี.พี.เค การพิมพ์. 
สิงฆะ วรรณสัย. (2522). สารประวัติครูบาเจ้าศรีวิชัย นักบุญแห่งลานนาไทย. เชียงใหม่: ศูนย์หนังสือ

เชียงใหม่. 
สิงฆะ วรรณสัย. (2545). พุทธต านานพระเจ้าเลียบโลก. เชียงใหม่: ลานนาการพิมพ์. 
ส.กวีวัฒน์ และคณะ. (2562). จารึกไว้ในล้านนา ที่ระลึกบ าเพ็ญกุศล 150 ปี ชาตกาลหลวงปู่มั่น ภูริทัตฺโต. 

เชียงใหม่: วัดเจดีย์หลวง. 
ส านักจดหมายเหตุแห่งชาติ. (2475). นายรวม ยอดท้าย สายลับสืบข่าวทั่วราชอาณาจักรและต่างประเทศ

ที่มีไปถึงกรรมการคณะราษฎร. เอกสารส านักนายกรัฐมนตรี สร.0201.25/217, 8 กรกฎาคม 
2475. 

ฮันส์ เพนธ์. (2526). ประวัติความเป็นมาของล้านนาไทย. เชียงใหม่: สถาบันวิจัยสังคม, มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 
 


