
 

 

 

27 
วารสารส่ือวิชาการและวิจยั 

Journal of Educational Resources and Research [JERR] 

ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 มกราคม-เมษายน 2568 Vol. 1 No. 1 January-April 2025  

 

ศึกษาหลกัพุทธปรชัญาท่ีปรากฏในลกัษณะของพระพุทธรูป 

Study the Principles of Buddhist Philosophy as appear  

in the Characteristics of Buddha images 

 

สมเจต หลวงกนั 

Somjet Luangkan 
วิทยาลัยสงฆ์สุพรรณบุรีศรีสุวรรณภูมิ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Suphanburi Sri Suvarnabhumi Buddhist College, Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, Thailand 

E-mail: konuthai1610@gmail.com 
 

Received: March 28, 2025; Revised: April 11, 2025; Accepted: April 18, 2025 
 

บทคัดย่อ 
 บทความวิชาการฉบับนี้มีวัตถุประสงค์ เพ่ือศึกษาหลักพุทธปรัชญาที่ปรากฏในลักษณะของ
พระพุทธรูป จากการศึกษาพบว่า หลักพุทธปรัชญาเถรวาทก็คือธรรมที่เป็นค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้ามี
ลักษณะของความเป็นจริงตามกฎธรรมชาติ ไม่ได้เป็นสิ่งที่อยู่นอกเหนือจากฎเกณฑ์ของธรรมชาติจนไม่
สามารถที่จะเข้าไปสัมผัสรับรู้ได้ และจะเน้นในเรื่องของการกระท าที่เป็นปัจจุบันสามารถน ามาปฏิบัติได้
จริงในชีวิตของมนุษย์ทุกคนต่างก็ต้องเผชิญความทุกข์ของชีวิตในรูปแบบต่างๆ กันจนท าให้ผู้ไม่เข้าใจใน
ความเป็นจริงเกิดความทุกข์ได้ ถ้าหันเข้ามาศึกษาจนเข้าใจหลักพุทธปรัชญาอันเป็นกฎเกณฑ์ธรรมชาติอัน
แท้จริงแล้วก็จะท าให้เข้าใจชีวิตท าให้สามารถผจญภัยอันตรายและความทุกข์ต่างๆ ไปได้ และหลักพุทธ
ปรัชญาดังกล่าวก็มีปรากฏอยู่ในลักษณะของพระพุทธรูปที่ช่างประติมากรรมได้สรรค์สร้างผสมผสานซ่อน
เร้นไว้ในองค์พระพุทธรูป ได้แก่ พระเกตุเมาฬี มีนัยแห่งหลักพุทธปรัชญาที่แฝงอยู่อันหมายถึง ความว่าง
เปล่า หรือความหลุดพ้นที่หมายถึง โลกุตตรธรรม, พระเกศา มีลักษณะขมวดเป็นปม เป็นพุทธลักษณะที่
เตือนสติบ่งบอกว่าปัญหาต่างๆ ที่จะเกิดขึ้นจะต้องเกิดขึ้นที่ตนจะต้องแก้ปัญหาตามแนวมัชฌิมาปฏิปทา 
หรือทางสายกลาง, พระกรรณ จะมีลักษณะยานเพื่อจะสอนว่าอย่าเป็นคนเชื่อง่ายหรือหูเบาควรใช้ปัญญา
คิดตริตรองปัญหาทั้งหลายให้มากๆ ตามเหตุผลอันมีบัญญัติไว้ในกาลามสูตร, พระเนตร จะมีลักษณะทอด
ลงต่ าเล็กน้อยเป็นลักษณะที่เตือนสติว่าให้ส ารวจตัวเองอยู่เสมอโดยการควบคุมอารมณ์ของตนด้วยการให้
มีสติส ารวมระวังในอายตนะ, พระองคุลีพระหัตถ์มีลักษณะยาวเสมอกันทั้งสี่นิ้วแสดงให้เห็นว่าทรงมี                                                        
พระเมตตาต่อสรรพสัตว์อย่างเท่าเทียมกันไม่ว่าจะอยู่ในวรรณะใดก็ตามโดยไร้ซึ่งอคติใดๆ และพระบาท                                            
มีลักษณะเรียบตรงเสมอกันและรอยพระบาทเต็มบริบูรณ์เป็นรอยเท้าของผู้ไม่หมกมุ่นในกามคุณห่างไกล
จากกิเลสเครื่องร้อยรัดแล้วอย่างสิ้นเชิง 
ค ำส ำคัญ: หลักพุทธปรัชญา, ลักษณะ, พระพุทธรูป 
 
 



 

 

 

28 
วารสารส่ือวิชาการและวิจยั 

Journal of Educational Resources and Research [JERR] 

ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 มกราคม-เมษายน 2568 Vol. 1 No. 1 January-April 2025  

Abstract 
 This academic article aims to study the principles of Buddhist philosophy as reflected 
in the characteristics of Buddha images. The study reveals that the principles of Buddhist 
philosophy are the teachings of the Buddha, which are based on the truth according to natural 
laws. They are not beyond the natural order and can be comprehended and experienced. 
The focus is on practical actions in the present that can be applied to the lives of all humans 
who face various forms of suffering. When people do not understand the truth of existence, 
suffering arises. However, if one studies and understands the principles of Buddhist philosophy, 
which are the true natural laws, one can comprehend life and overcome dangers and 
suffering. These principles are subtly incorporated into the features of Buddha images created 
by sculptors. For example: The Usnisa (topknot) symbolizes emptiness or liberation, which 
refers to Lokuttara Dhamma. The Curled Hair represents problems that must be solved 
through the Middle Path (Majjhimapatipada), emphasizing self-reflection and balanced 
problem-solving. The Ears, which are elongated, teach not to be easily influenced or gullible. 
One should use wisdom and carefully examine problems according to the Kalama Sutta’s 
reasoning. The Eyes, which gaze slightly downward, serve as a reminder for constant self-
reflection and control over one’s emotions through mindfulness and restraint of the 
senses. The Fingers, which are of equal length, signify the Buddha’s compassion towards 
all beings, treating everyone equally without prejudice regardless of their social status. 
The Feet, which are straight and perfectly formed, symbolize detachment from sensual 
desires and complete freedom from defilements. The characteristics of Buddha images 
thus subtly embody the essence of Buddhist philosophy, serving as a guide for those who 
seek to understand and practice the true path. 
Keywords: Principles of Buddhist Philosophy, Characteristics, Buddha Images. 
 
บทน ำ 
 หลักการที่ส าคัญของสร้างพระพุทธรูปนั้นจะต้องเกิดจากพ้ืนฐานความเคารพเชื่อมั่นและ
ศรัทธาอย่างแรงกล้าในพระพุทธศาสนาที่สืบทอดยั่งยืนมาเป็นระยะเวลายาวนาน พระพุทธรูปถึงแม้จะ
เป็นเพียงสัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนา เป็นเครื่องหมายของความเคารพบูชา แต่ก็เป็นงานพุทธศิลป์
ประเภทประติมากรรม ที่ต้องถ่ายทอดจากสภาวะที่เป็นนามธรรมสู่รูปธรรม เพ่ือการสัมผัสได้ของ
พุทธศาสนิกชนผู้เต็มเปี่ยมไปด้วยความศรัทธา เพ่ือความเข้าใจอันถ่องแท้ในพุทธปรัชญาของพระพุทธรูป 
หรือรูปแห่งพุทธะ รวมทั้งการผสมผสานกันระหว่างความเป็นจริงของภาวะแห่ง “พุทธะ” กับจินตนาการ
ของช่าง ดังนั้น ความเชื่อ และวัฒนธรรมพ้ืนฐานของแต่ละยุคสมัย แม้กระทั่งอิทธิพลต่างๆ ของแต่ละ
สภาวะแวดล้อมในขณะที่มีการสร้างพระพุทธรูปก็มีผลต่อการสร้างด้วยเช่นกัน ทั้งนี้ การสร้างพระพุทธรูป 
เป็นกระบวนการที่ต้องผ่านความเข้าใจ ผ่านทักษะ ผ่านสภาวะอารมณ์ของช่างผู้ถ่ายทอด คือ มนุษย์                                                
จึงเป็นเหตุให้รูปลักษณ์ของพระพุทธรูปดูหลากหลาย และแฝงไปด้วยนัยแห่งพุทธปรัชญาตามวัตถุประสงค์ 



 

 

 

29 
วารสารส่ือวิชาการและวิจยั 

Journal of Educational Resources and Research [JERR] 

ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 มกราคม-เมษายน 2568 Vol. 1 No. 1 January-April 2025  

ของช่างผู้สร้างสรรค์ ซึ่งทั้งหมดล้วนถูกปรับแต่ง และวิวัฒนาการมาจากความเป็นจริงของรูปแห่งพุทธะ 
คือ ธรรมสภาวะที่เจ้าชายสิทธัตถะ พระสัมมาสัมพุทธเจ้า และพระอรหันตสาวกเข้าถึง  
 ในบทความนี้ ผู้เขียนมีความประสงค์ที่จะศึกษาค้นคว้าหลักพุทธปรัชญาที่ปรากฏแฝงอยู่ใน
ลักษณะของพระพุทธรูปว่ามีอยู่อย่างไร เพ่ือความกระจ่างชัดในประเด็นดังกล่าว ผู้เขียนจะได้กล่าวถึง
ความหมายของพุทธปรัชญาเป็นเบื้องต้นก่อน ดังต่อไปนี้ 
 
ควำมหมำยของหลักพุทธปรัชญำ 
 หลักพุทธปรัชญา คือ หลักค าสอนของพระพุทธศาสนา ที่มีแนวค าสอนตั้งอยู่บนพ้ืนฐานของ
ความรู้เห็นตามความเป็นจริง หลักความจริงดังกล่าวนี้ เมื่อได้รับการอธิบายขยายความให้กว้างขวาง
ออกไปเราเรียกว่า “หลักพุทธปรัชญา” และการน าเอาหลักพุทธปรัชญานั้นมาปฏิบัติให้เห็นเป็นจริงขึ้นใน
ชีวิตนั่นคอื ด้านที่เป็นศาสนาของพุทธปรัชญา และในด้านที่เป็นปรัชญานั้น พุทธปรัชญาจัดอยู่ในประเภท
สัจนิยม (สุเชาวน์ พลอยชุม, 2550: 9) ถือว่าเป็นสัจธรรมของชีวิต โดยพิจารณาตามหลักค าสอนแล้ว
ชี้ให้เห็นลักษณะที่เป็นธรรมชาติของสิ่งที่มีอยู่ทั้งหลายอันหมายถึงกฎธรรมชาติ 
 ศาสตราจารย์ (พิเศษ) ดร. สุนทร ณ รังษี (2550) ได้อธิบายถึงความหมายของพุทธปรัชญา                                  
ไว้อย่างชัดเจนในหนังสือ “พุทธปรัชญาจากพระไตรปิฎก” ความว่า “พุทธปรัชญา ได้แก่ หลักค าสอน
เกี่ยวกับความจริง (สัจธรรม) และหลักปฏิบัติ (จริยธรรม) บางประการของพระพุทธศาสนาที่น ามาศึกษา
วิเคราะห์ด้วยการใช้เหตุผลตามวิธีการของปรัชญา”  
 ผู้ช่วยศาสตราจารย์ บุญมี แท่นแก้ว (2541) ได้กล่าวถึงความหมายของพุทธปรัชญาตอนหนึ่ง                                   
ในหนังสือ “ปรัชญา” มีเนื้อความโดยสรุปว่า “พุทธปรัชญา เป็นปรัชญาที่ค้นพบโดยพระพุทธเจ้าเป็น
ปรัชญาที่เน้นหนักในความจริง จึงเรียกว่า “สัจนิยม” อันเป็นกฎธรรมชาติ ซึ่งมีอยู่ในโลกไม่มีสิ่งใดมา
บันดาลให้เป็นไป จึงเรียกว่า “ธรรมชาตินิยม” แต่บางลัทธิอาจจะมองพุทธปรัชญาเป็นสุขนิยมบ้าง                                       
อสุขนิยม หรือทุนิยมบ้าง จะเป็นจริงหรือไม่ควรศึกษาไตร่ตรองดูให้ถี่ถ้วนด้วยเหตุผลและปัญญาของตน
เสียก่อน”  
 วศิน อินทสระ (2545) ได้ให้ความหมายของพุทธปรัชญาว่า “ที่จริงก็คือพุทธปัญญานั่นเอง      
เป็นปัญญาของพระพุทธเจ้า ถ้าจะพูดในแง่ปรั ชญาเอาขอบเขตของปรัชญาตะวันตกมาตีความ                                                                     
ก็ไม่ตรง แต่ถ้าเอาความหมายของปรัชญาตะวันออกมาก็จะตรง แล้วอธิบายความรู้อย่างพุทธปรัชญา 
เริ่มต้นจากการตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า แล้วก็อธิบายความรู้ของพระพุทธเจ้า จบลงด้วยความรู้ความเข้าใจ 
แล้วน าไปใช้ประโยชน์” 
 วิเชียร ชาบุตรบุณฑริก (2535) ได้เสนอทัศนะเกี่ยวกับพุทธปรัชญาไว้ในหนังสือ “พุทธศาสตร์” 
สรุปมีสาระที่ส าคัญดังนี้  “พุทธปรัชญา คือ หลักค าสอน และค าอธิบายหลักธรรมในศาสนาพุทธ 
หลักธรรมในศาสนาพุทธเรียกว่า พุทธธรรมบ้าง พุทธพจน์บ้าง พระธรรมวินัยบ้าง ซึ่งพระพุทธเจ้าได้ทรง
บัญญัติ หรือตรัสสอนไว้เป็นส่วนหนึ่ง และอีกส่วนหนึ่ ง ได้แก่ ค าอธิบายหลักธรรมดังกล่าวนั้น                                                                    
โดยพระสาวก หรือพุทธศาสนิกชน เพ่ือชี้แจงเนื้อหาที่ลุ่มลึก และสลับซับซ้อนให้เป็นที่เข้าใจง่ายขึ้น
ส าหรับผู้มีสติปัญญาน้อย ค าอธิบายนี้เรียกว่า อรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา และทัศนะต่างๆ เช่น ค าอธิบาย
ของท่านพุทธทาสภิกขุ เป็นต้น” 



 

 

 

30 
วารสารส่ือวิชาการและวิจยั 

Journal of Educational Resources and Research [JERR] 

ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 มกราคม-เมษายน 2568 Vol. 1 No. 1 January-April 2025  

 วิโรจ นาคชาตรี (2550) ได้ให้ความหมายของพุทธปรัชญาในหนังสือ “พุทธปรัชญาเถรวาท” ว่า 
“พุทธปรัชญา เป็นปรัชญาที ่ผสมผสานระหว่างปรัชญาและศาสนา ถือก าเนิดในประเทศอินเดีย                                                             
ซึ่งในระยะนั้นมีแนวคิดทางปรัชญา และศาสนาที่หลากหลาย มีลัทธิความเชื่อต่างๆ อยู่มาก” 
 รองศาสตราจารย์สุเชาวน์ พลอยชุม (2550) ได้แสดงลักษณะของพุทธปรัชญาไว้อย่างน่าสนใจ
ในหนังสือ “พุทธปรัชญาในสุตตันตปิฎก” สรุปเนื้อความโดยสังเขป ดังนี้  
 1. พุทธปรัชญาเกิดจากการตรัสรู้ หรือการรู้แจ้งเห็นจริงของพระพุทธเจ้า มิได้เกิดจากการคิด
คาดคะเน หรือการใช้เหตุผล พุทธปรัชญาเป็นผลของการปฏิบัติ หรือการลงมือพิสูจน์ทดสอบด้วยตนเอง
ของพระพุทธเจ้า มิใช่เป็นเพียงความเข้าใจ หรือความรู้ที่ได้จากการคิดเอาเท่านั้น 
 2. พระพุทธเจ้าสอนเรื่องเดียว คือ เรื่องทุกข์ และการดับทุกข์ กล่าวอีกอย่างหนึ่งก็คือ 
ศูนย์กลางความคิด และค าสอนของพุทธปรัชญา คือ เรื่องทุกข์และการดับทุกข์ของชีวิต กล่าวโดยสรุป                             
ก็คือพุทธปรัชญาเป็นค าสอนเกี่ยวกับเรื่องชีวิตนั่นเอง เพราะพระพุทธเจ้าตรัสว่า “สงฺขิตฺเตน ปญฺจุปาทานกฺขนฺธา 
ทุกฺขา ความว่า โดยสรุปอุปาทานขันธ์ 5 เป็นทุกข์” (ที.ม. 10/387/360) 
 3. พระพุทธเจ้าสอนเฉพาะเรื่องที่จริงและมีประโยชน์ โดยเลือกสอนอย่างพอเหมาะแก่กาลเทศะ 
แม้พระองค์จะทรงรู้มากมายก็ตาม แต่ทรงเลือกสอนเฉพาะเรื่องจริงที่มีประโยชน์เท่านั้น ฉะนั้น พระพุทธเจ้า 
จึงมิได้สอนทุกเรื่องท่ีคนสนใจ แต่สอนเฉพาะเรื่องท่ีจะช่วยดับทุกข์ให้แก่ชีวิตได้เท่านั้น  
 4. พระพุทธเจ้าสอนเน้นในเรื่องปัญญา คือ สอนให้คนเกิดปัญญา และรู้จักใช้เหตุผลมิได้สอน
มุ่งให้คนเชื่อ เพราะความเชื่อที่ไร้ปัญญา หรือเหตุผลนั้นมักน าไปสู่ผลที่ผิด จึงไม่เป็นประโยชน์ต่อการ                                                  
แก้ความทุกข ์หรือปัญหาของชีวิต ฉะนั้น ปัญญาทางพุทธปรัชญาจึงเป็นปัญญาเพ่ือการแก้ทุกข์ของชีวิต 
 5. พระพุทธเจ้าสอนเน้นในเรื่องปัจจุบัน โดยถือว่าทั้งอดีตและอนาคตเนื่องอยู่กับปัจจุบัน                                                                  
หรือมีปัจจุบันเป็นฐาน หากปัจจุบันดี อดีต และอนาคตก็ดี หากปัจจุบันชั่ว อดีตและอนาคตก็ชั่ว 
 6. พระพุทธเจ้าสอนให้มนุษย์สนใจศึกษาเรื่องมนุษย์เป็นเรื่องส าคัญอันดับแรกและมนุษย์คน
แรกท่ีทุกคนควรศึกษาให้เข้าใจอย่างถ่องแท้ ก็คือตัวเราเอง 
 7. พระพุทธเจ้าให้ความส าคัญแก่ชีวิตทั้งในด้านกาย และด้านใจ หรือทั้งด้านวัตถุและจิตใจ 
เพราะทั้งสองอย่างเป็นองค์ประกอบที่ส าคัญของชีวิต ฉะนั้น ชีวิตที่ดี  หรือชีวิตที่สมบูรณ์จึงต้องมีความ
สมบูรณ์ทั้งทางกาย และทางใจ การพัฒนาชีวิตก็ต้องพัฒนาทั้งทางกาย และทางใจ คือ ต้องพัฒนาทั้งสอง
ด้านให้สมดุลกัน จึงจะยังผลเป็นความสมบูรณ์ของชีวิต แนวทางพัฒนาชีวิตอย่างสมดุลดังกล่าวนี้                                                                  
พุทธปรัชญาเรียกว่า มัชฌิมาปฏิปทา 
 จากที่กล่าวมาสรุปได้ว่า หลักพุทธปรัชญา ก็คือธรรมที่ เป็นค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้า               
มีลักษณะของความเป็นจริงตามกฎธรรมชาติ ไม่ได้เป็นสิ่งที่อยู่นอกเหนือจากฎเกณฑ์ของธรรมชาติจนไม่
สามารถท่ีจะเข้าไปสัมผัสรับรู้ได้ เน้นในเรื่องของการกระท าที่เป็นปัจจุบัน สามารถที่จะน ามาปฏิบัติได้จริง
ในชีวิตของมนุษย์ทุกคน เพราะมนุษย์ทุกคนที่เกิดมาในโลกนี้ ต่างก็ต้องเผชิญชีวิตในรูปแบบต่างๆ กัน คือ 
ต้องเกิด เจ็บ แก่ และตายเหมือนกันหมด สิ่งต่างๆ เหล่านี้ ท าให้มนุษย์ผู้ไม่เข้าใจในความเป็นจริงเกิด
ความทุกข์ได้ ถ้าหันเข้ามาศึกษาจนเข้าใจหลักพุทธปรัชญา อันเป็นกฎเกณฑ์ธรรมชาติอันแท้จริงแล้ว ก็จะ
ท าให้มนุษย์เข้าใจชีวิต ท าให้สามารถผจญภัยอันตราย และความทุกข์ต่างๆ ไปได้ สิ่งที่ส าคัญที่สุดก็เพ่ือท า
ให้เข้าใจหลักสัจธรรมของชีวิตได้อย่างแท้จริงอันเป็นเป้าหมายสูงสุดของการศึกษาพุทธปรัชญา 
 



 

 

 

31 
วารสารส่ือวิชาการและวิจยั 

Journal of Educational Resources and Research [JERR] 

ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 มกราคม-เมษายน 2568 Vol. 1 No. 1 January-April 2025  

หลักพุทธปรัชญำที่ปรำกฏในลักษณะของพระพุทธรูป 
 ตั้งแต่อดีตกาลจนถึงปัจจุบัน เจตนารมณ์ประการหนึ่งของการสร้างพระพุทธรูปที่ไม่ได้                                                    
แปรเปลี่ยนไปตามกาลเวลา ก็คือเพ่ือเป็นพุทธานุสสติ เป็นเครื่องระลึกนึกถึง และเพ่ือสักการบูชาต่อองค์
พระพุทธเจ้า แต่ยังมีจุดประสงค์ที่ส าคัญอีกประการหนึ่งที่ช่างผู้สรรค์สร้างได้ผสมผสานซ่อนเร้นไว้ในองค์
พระพุทธรูปก็คือ “หลักพุทธปรัชญา” อันเป็นค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้า การสร้างมีเป้าหมายสูงสุดเหนือ
สิ่งอ่ืนใดก็คือ การถ่ายทอดธรรมะ เพ่ือฟูมฟักรักษาศรัทธา แต่ด้วยกาลเวลาอันยาวนานนับพันปีท าให้
จุดประสงค์นี้เลื่อนลางหายไป พุทธศาสนิกชนผู้มีปัญญาจักษุมากพอที่จะมองเห็นก็ลดน้อยถอยลงทุกที 
ความศรัทธาเลื่อมใสที่เคยมีอยู่อย่างเต็มเปี่ยมก็เสื่อมคลายลง เป็นอุปสรรคท าให้ไม่สามารถที่จะมองเห็น
หลักพุทธปรัชญาอันล้ าค่าที่ซ่อนเร้นแฝงอยู่ในองค์พระพุทธรูปได้  
 ดังนั้น ในตอนนี้ผู้เขียนจะได้น าเสนอหลักพุทธปรัชญาที่ปรากฏอยู่ในลักษณะของพระพุทธรูป
บางส่วน โดยไม่ยึดเอาเรื่องยุคสมัยของพระพุทธรูปมาเป็นหลักเกณฑ์ในการศึกษา แต่อาจยกตัวอย่าง
พระพุทธรูปบางสมัยที่มีลักษณะของพุทธปรัชญาปรากฏอยู่อย่างชัดเจน เพ่ือให้ดูเด่นเห็นชัดเป็นรูปธรรม 
อันจะท าให้เข้าใจในหลักพุทธปรัชญาอย่างชัดแจ้งมากยิ่งข้ึน ดังต่อไปนี้ 
 1) พระเกตุเมำฬี  
 พระพุทธลักษณะของพระพุทธรูปที่เห็นได้อย่างเด่นชัดทุกครั้งที่เรากราบไหว้ ก็คือพระเกตุเมาฬี 
ซ่ึงมีลักษณะเป็นเปลวเพลิง อยู่เหนือเศียรพระพุทธรูป พระเกตุเมาฬเีป็นเปลวรัศมีนี้ เริ่มแรกเกิดจากช่าง
ชาวโยนกท าเป็นประภามณฑลไว้ข้างหลังพระพุทธรูป แต่มาภายหลังช่างชาวอินเดียสมัยคุปตะก็คิดแก้
เปลี่ยนท ารัศมีเป็นรูปเปลวบนพระเกตุมาลา บางทีเกิดขึ้นเพ่ือความสะดวกเมื่อคิดจะท าพระพุทธรูปตั้ง
เป็นพระประธาน (สมเด็จฯ กรมพระยาด ารงราชานุภาพ, 2545) ส าหรับในประเทศไทยเป็นพุทธลักษณะอัน
งดงามท่ีปรากฏชัดในสมัยสุโขทัย (สงวน รอดบุญ, 2533) ซึ่งถือว่าเป็นลักษณะเฉพาะของพุทธศิลป์ในยุคนี้ 
พุทธลักษณะเปลวเพลิงที่ปรากฏอยู่นั้น เป็นลักษณะที่เตือนสติว่า เมื่อมีปัญหาเกิดแก่ตนแล้ว การที่จะ
แก้ปัญหาได้ดีจะต้องมีปัญญา เพราะปัญญาเปรียบเสมือนอาวุธ สามารถแก้ปัญหาให้หมดสิ้นไปได้                                                                 
(บุญมี แท่นแก้ว, 2545) ปัญญาในที่นี้หมายถึง ความรอบรู้ ได้แก่ รู้ในสิ่งที่เป็นประโยชน์ และไม่เป็น
ประโยชน์ ความเสื่อมและความเจริญ  
 ส าหรับพุทธลักษณะปลายยอดพระเกตุเมาฬีแหลมสูงสุดนั้น มีนัยแห่งหลักพุทธปรัชญาที่แฝง
อยู่ อันหมายถึง ความว่างเปล่า หรือความหลุดพ้น ได้แก่ โลกุตตรธรรม แทนแสงสว่างแห่งชีวิต                                           
เป็นหลักพุทธปรัชญาสอนให้มนุษย์อยู่เหนือโลกได้อย่างที่เป็นจริงอย่างถูกต้อง เมื่อเข้าใจโลกแห่งความ
เป็นจริงตามที่มันเป็นจริงไม่เป็นมายา และปฏิบัติต่อโลกไปตามความเป็นจริงไม่ยึดมั่นถือมั่น                                                              
ก็จะบรรลุธรรมได้ที่เรียกว่า ตรัสรู้ คือ รู้แจ้งเห็นจริง ก็สามารถที่จะอยู่ในโลกนี้อย่างไม่มีทุกข์ เรียกว่า                                                      
อยู่เหนือโลก ประดุจเมื่อก่อนนั้น มนุษย์อยู่ในโลกมืด ก็จะมองไม่เห็นอะไรเลย ต่อเมื่อมีแสงสว่างมาส่อง
โลกให้สว่าง ก็จะเห็นโลกอย่างที่เป็นจริง ไม่ใช่โลกที่อยู่ในความมืดอีกต่อไป มนุษย์จะเห็นและเข้าใจโลกได้
อย่างถูกต้องตามที่เป็นจริง หลักพุทธปรัชญาที่พระพุทธองค์ตรัสรู้แล้วน ามาสอนเวไนยสัตว์ จึงเหมือน                                                  
พระพุทธองค์น าแสงสว่างมาให้เป็นแสงสว่างแห่งชีวิต ท าให้มนุษย์มองเห็นปัญหาชีวิตได้อย่างถูกต้อง 
แล้วก็จะมีปัญญาแก้ปัญหาชีวิตได้อย่างถูกต้อง นี้คือความหมายของยอดพระเกตุเมาฬีที่แหลมอยู่เหนือ
เศียรพระพุทธรูป (เชนชาคริต ยุรชิตภมรชัย, 2547)  



 

 

 

32 
วารสารส่ือวิชาการและวิจยั 

Journal of Educational Resources and Research [JERR] 

ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 มกราคม-เมษายน 2568 Vol. 1 No. 1 January-April 2025  

 ส่วนค าว่า “โลกุตตระ” แปลว่า ยิ่งกว่าโลก หรือเหนือโลก “โลกุตตรธรรม” จึงแปลว่า ธรรม
อันมิใช่วิสัยของโลก หรือสภาวะพ้นโลก (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2545) เป็นชื่อของการปฏิบัติ 
และผลของการปฏิบัติในชั้นที่จิตใจสูงเกินกว่าที่จะยินดีในโลก ซึ่งมีความหมายอยู่ที่รูป เสียง กลิ่น รส 
โผฏฐัพพะ อันเป็นที่ปรารถนาของสัตว์ทั่วไปที่รวมเรียกว่า “กามคุณ” หรือแม้ที่สุดความสุขนั้นที่ไม่
เกี่ยวกับกามคุณเลย แต่ยังเกี่ยวอยู่กับ ญาณสมาบัติ เป็นต้น ฉะนั้น โลกุตตระ หรือภาวะเหนือโลก                                             
จึงหมายถึง การมีจิตใจอยู่เหนือกามคุณ ฌานสุข มุ่งแสวงความสุขจากความปล่อยวาง หรือหลุดพ้นจาก
ความยึดถือว่า ตัวตน หรือของตนโดยตรง 
 โลกุตตรธรรมในที่นี้หมายเอา การพ้นการโลก มิได้หมายถึงโลกกลมๆ ที่มนุษย์รู้จักกัน หรือที่
อาศัยอยู่กันนี้ แต่หมายถึงโลกที่จิตสัมผัสทางตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ เพราะฉะนั้น พระอริยบุคคลที่
บรรลุโลกุตตรธรรม ก็คือท่านผู้ไม่ยึดติดต่อสิ่งที่สัมผัสทาง ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ อย่างสิ้นเชิง 
ส าหรับผู้ที่ปรารถนาจะพ้นโลกนั้น ก็พยายามหมั่นฝึกฝนตนเองไม่ให้สนใจต่อสิ่งที่ ตา หู จมูก สิ้น กาย 
และใจสัมผัสรับรู้  โดยการเพ่งสิ่งต่างๆ เหล่านั้น ให้เห็นตามสภาวะความเป็นจริงของสิ่งเหล่านั้น                                         
แต่ต้องปฏิบัติให้ถูกวิธีไม่เช่นนั้น จะเกิดทุกข์เพ่ิมขึ้นได้ การปฏิบัติธรรมที่แท้จริง คือ การพิจารณาสภาพ
ความเป็นจริงของจิต เจตสิก รูป ที่เกิดขึ้นตั้งอยู่ และดับไป จนเกิดปัญญา และไม่ยึดติดต่อสิ่งเหล่านั้นอีก
เลย การปฏิบัติเพ่ือความเป็นอย่างนี้ มีมูลเหตุมาจากพิจารณาเห็นความไม่เที่ยง ความเป็นทุกข์ และความ
เป็นอนัตตาของโลก ปรารถนาจะพ้นไปจากโลก หรือกล่าวอีกอย่างหนึ่ง ก็คือมีจิตใจอยู่เหนือโลก ทั้งที่มี
ชีวิตอยู่ในโลก แต่จิตใจนั้นกิเลสตัณหาไม่สามารถท่ีจะเข้าครอบง าได้ 
 2) พระเกศำ  
 พุทธลักษณะเส้นพระเกศาจะขมวดเป็นปม พุทธลักษณะเช่นนี้ในครั้งแรกที่สร้างพระพุทธรูป
ยังไม่ปรากฏมี ต่อมาเมื่อพระพุทธรูปได้แพร่เข้าไปในหมู่ชาวอินเดียแล้ว ชาวอินเดียได้คิดแก้ไขให้                                            
พระเกศาขมวดเป็นทักษิณาวรรต คือ เวียนขวาตามแบบคัมภีร์มหาปุริสลักษณะ (ศ.ม.จ.สุภัทรดิศ ดิศกุล, 
2528) เป็นพุทธลักษณะที่เตือนสติบ่งบอกว่า ปัญหาต่างๆ ที่จะเกิดขึ้นจะต้องเกิดขึ้นที่ตน เนื่องจาก
ตนเองเป็นผู้ก่อขึ้นมา ฉะนั้น ในการแก้ปัญหาจะต้องแก้ไขด้วยตนเอง (บุญมี แท่นแก้ว, 2545) อีกนัยหนึ่ง 
เส้นพระเกศาจะขมวดขดเวียนขวาดังก้นหอย หมายถึง การแก้ปัญหาในทางที่ถูก โดยใช้หลักพุทธปรัชญา 
คือ อริยมรรค เป็นค าสอนแนวปฏิบัติของพุทธปรัชญาว่าด้วย “ข้อปฏิบัติ วิธีปฏิบัติ หรือวิธีการด าเนิน
ชีวิตให้บรรลุถึงความส าเร็จดับทุกข์หมดปัญหา” ในปฐมเทศนาพระพุทธเจ้าทรงเรียกแนวปฏิบัตินี้ว่า 
“มัชฌิมาปฏิปทา” แปลว่า “ทางสายกลาง” คือ เป็นข้อปฏิบัติ วิธีการหรือทางด าเนินที่เป็นกลางๆ 
สอดคล้อง พอเหมาะพอดี ที่จะท าให้เกิดผลตามกระบวนการส าเร็จ ดับทุกข์ หมดปัญหา ไม่เอียงไปหา
ขอบสุดข้างที่ท าให้ติดพัวพันอยู่ หรือเฉไถลออกไปนอกทาง “มัชฌิมาปฏิปทา” เรียกง่ายๆ ว่า “มรรค” 
แปลว่า “ทาง” คือ เป็นทางปฏิบัติมีองค์ประกอบ 8 ประการ ที่สามารถท าให้ ผู้ด าเนินไปตามเป็นอริยบุคคล
ได้ มรรคนี้เรียกชื่อเต็มๆ ว่า “มรรค 8 ประการอันประเสริฐ” หรือ “อริยอัฏฐังคิกมรรค” แต่เรียกโดยสามัญว่า 
มรรคมีองค์ 8 ซึ่งเป็นหนทางอันประเสริฐ 8 สาย (ที.ม. 10/329/299-300) มีดังนี ้
 1. สัมมาทิฏฐิ ปัญญาอันเห็นชอบ ได้แก่ เห็นอริยสัจ 4 และนอกจากนั้นจะต้องเป็นการเห็น                                                            
รูปนาม โดยความเป็นอนิจจัง ทุกขัง และอนัตตา 
 2. สัมมาสังกัปปะ ความด าริชอบ คือ ด าริออกจากกาม ด าริในอันไม่พยาบาท ด าริในการไม่
เบียดเบียน และต้องด าริชอบในการที่จะให้พ้นทุกข์ เพราะเห็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา  



 

 

 

33 
วารสารส่ือวิชาการและวิจยั 

Journal of Educational Resources and Research [JERR] 

ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 มกราคม-เมษายน 2568 Vol. 1 No. 1 January-April 2025  

 3. สัมมาวาจา เจรจาชอบ ได้แก่ เว้นจาการพูดเท็จ พูดส่อเสียด พูดค าหยาบ พูดเพ้อเจ้อ 
เหลวไหล และต้องเป็นค าพูดที่พูดโดยมีสติ ไม่เผลอพูดชั่ว เพราะการพูดชั่วจะไม่พ้นจากความทุกข์ บุคคล
ใดผู้ตั้งตนอยู่ในการพูดจาแต่ความจริงด้วยความจริงใจ ไม่ล าเอียงด้วยอคติ 4 ไม่เห็นแก่อามิสสินจ้าง หรือ
สิ่งตอบแทน พูดแต่ค าที่สร้างความสมัครสมานสามัคคี พูดแต่ค าที่สุภาพ ระรื่นหู เป็นที่ชอบใจของคนฟัง 
และพูดแต่ค าที่มีประโยชน์ มีหลักฐาน มีก าหนดขอบเขต และถูกกาลเทศะ ไม่พูดค าหยาบหลอกลวงตน 
และผู้อ่ืนย่อมเป็นผู้ที่น่าเชื่อถือ ด้วยว่า “ผู้ที่กล่าวค าเท็จได้ทั้งๆ ที่รู้อยู่แก่ใจนั้น จะไม่ท าความชั่วอ่ืนๆ 
เป็นไม่ม”ี (ขุ.อิติ. 25/25/359) และย่อมพ้นทุกข์ได้ในที่สุด 
 4. สัมมากัมมันตะ ท าการงานชอบ หมายถึง เว้นจากการฆ่าสัตว์ ถือเอาสิ่งของที่เจ้าของเขา
ไม่ได้ให้ และประพฤติผิดทางประเวณี ควรท าการงานด้วยความมีสติไม่เผลอท าชั่ว เพราะการท าชั่วจะ
น าไปสู่ทุกข์ ควรยึดแนวทางปฏิบัติที่น าไปสู่ทางอันเป็นกุศลเรียกว่า “กายสุจริต 3” คือ (1) งดเว้นจาก
การเบียดเบียนตัดรอนชีวิตของผู้อ่ืน เช่น ฆ่าสัตว์ เป็นต้น (2) งดเว้นจากการล่วงล้ ากรรมสิทธิ์ในทรัพย์สิน
ของผู้ อ่ืน เช่น ลักทรัพย์ เป็นต้น (3) งดเว้นจากการประพฤติผิดในกามในลักษณะต่างๆ (องฺ.ทสก. 
24/211/390) 
 5. สัมมาอาชีวะ เลี้ยงชีพชอบ หมายถึง การละมิจฉาชีพ แล้วด ารงชีพด้วยสัมมาชีพ               
คือ มีความเป็นอยู่โดยชอบธรรม มีสติไม่เผลอให้ไปด ารงชีพในทางชั่ว เพราะการเลี้ยงชีวิตชั่วจะไม่พ้นจาก
ทุกข์ได้ และถ้าประกอบอาชีพค้าขายก็ควรหลีกเลี่ยงการประกอบมิจฉาอาชีพ 5 ประการ (องฺ.ปญฺจก. 
22/177/295) คือ การค้ามนุษย์ เช่น ค้าทาส ค้าโสเภณี การค้าขายอาวุธ และเครื่องประหาร การค้าขาย
สัตว์ให้ เขาฆ่า การค้าขายสุรา และยาเสพติด และการค้าขายยาพิษสารพิษ ด้วยว่าความไม่บริสุทธิ์ในการ
ด ารงชีพจะเป็นอุปสรรคต่อความส าเร็จ พ้นทุกข์ หมดปัญหา หรือเป็นอุปสรรคในการบรรลุ คุณธรรมชั้นสูง 
 6. สัมมาวายามะ เพียรพยายามชอบ ได้แก่ ความเพียรตามสัมมัปธาน 4 (ที.ปา. 11/310/293)           
คือ ระวังบาปไม่ให้เกิดข้ึนในจิตสันดาน ละบาปที่เกิดข้ึนแล้ว ท ากุศลให้บังเกิดข้ึน และรักษากุศลที่เกิดข้ึน
แล้วไม่ให้สูญไป และพยายามไม่นึกถึงความชั่ว พยายามไม่ท าชั่ว พยายามท าความดี พยายามท าให้เจริญ
ยิ่งขึ้น เพราะความพยายามเหล่านี้ จึงจะพ้นจากทุกข์ได้ 
 7. สัมมาสติ ระลึกชอบ ได้แก่ ระลึกตามหลักของสติปัฏฐาน 4 ประการ คือ ระลึกอยู่ถึงเฉพาะ
รูปนามที่มีความเป็นของไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา เมื่อระลึกอยู่เช่นนี้ความโลภ ความโกรธ และความหลง 
จะไม่เกิดขึ้น เพราะตราบใดท่ียังมีความโลภ โกรธ หลง อยู่ ตราบนั้นก็จะไม่หลุดพ้นจากความทุกข์ไปได้ 
 8. สัมมาสมาธิ การตั้งใจมั่นชอบ ได้แก่ การบ าเพ็ญเพียรจนบรรลุรูปฌานทั้ง 4 โดยอาศัย                                                
การท าใจให้แน่วแน่ในสติปัฏฐานทั้ง 4 ประการ ซึ่งเป็นทางที่จะน าผู้ปฏิบัติให้หลุดพ้นจากความทุกข์
ทั้งหลาย (พระโสภณคณาภรณ์ (ระแบบ  ิต าโณ), 2526) โดยทั่วไปสมาธิชอบมี 3 ระดับ คือ (1) ขณิกสมาธิ 
สมาธิชั่วขณะ มีลักษณะเป็นจิตที่จดจ่อในการท ากิจชั้นธรรมดา อ านวยประโยชน์ต่อชีวิตประจ าวันทั่วไป 
เป็นสมาธิขั้นเบื้องต้น (2) อุปจารสมาธิ สมาธิด ารงอยู่นานจวนจะแน่วแน่เป็นสมาธิชั้นกลางระดับจิตสงบ
จวนจะได้ฌาน (3) อัปปนาสมาธิ สมาธิมั่นคงแนวแน่ เป็นสมาธิชั้นสูงระดับสงบแน่วแน่จนได้ฌานซึ่งพ้น
จากรูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ สามารถข่มกิเลสนิวรณ์ได้ตลอดเวลาที่ยังไม่ออกจากฌาน (พระธรรมปิฎก 
(ป.อ. ปยุตฺโต), 2545) 
 กล่าวโดยสรุป มรรคมีองค์ 8 เป็นทางเก่า หรือโบราณที่เคยมีผู้เดินทางถูกต้องไปถึงจุดหมาย
กันมาแล้วในอดีตกาล พระพุทธเจ้าเป็นเพียงผู้ทรงค้นพบทางแล้วทรงน ามาเปิดเผยชี้บอกกล่าวแก่มวล



 

 

 

34 
วารสารส่ือวิชาการและวิจยั 

Journal of Educational Resources and Research [JERR] 

ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 มกราคม-เมษายน 2568 Vol. 1 No. 1 January-April 2025  

มนุษย์เท่านั้น (ส .นิ. 16/65/147) มรรค 8 ตามชื่อที่เรียกสั้นๆ กันทั่วไป เป็นแนวทางปฏิบัติสายกลาง 
เป็นจริยธรรมชั้นสูงที่มุ่งปฏิบัติไปเพ่ือให้การบรรลุเป้าหมาย คือ นิพพาน เป็นไปได้ ส าหรับบุคคลที่ปฏิบัติ
ตามจริยธรรมชั้นนี้ต้องปฏิบัติด าเนินชีวิตไปอย่างพอเหมาะพอดี สมดุล เป็นกลาง หลีกเลี่ยงไม่ข้องแวะ
แนวทางปฏิบัติสุดโต่งสองด้าน คือ ตึงและหย่อนจนเกินไป 
 3) พระกรรณ  
 ลักษณะของพระพุทธรูปทุกยุคทุกสมัย ช่างจะบรรจงสร้างโดยให้มีพระกรรณยาวซ้อนกันสองชั้น 
ไม่เฉพาะพระพุทธรูปในสมัยใดสมัยหนึ่ง ไม่ว่าจะเป็นพระพุทธรูปในเมืองไทย หรือพระพุทธรูปในนิกาย
เถรวาท นิกายมหายานก็ตาม ต่างก็สร้างโดยมีพระกรรณยานเหมือนกัน (เชนชาคริต ยุรชิตภมรชัย, 2547) 
พุทธลักษณะนี้มีปรากฏครั้งแรกในศิลปกรรมแบบคันธาระ เพราะเหตุที่ตอนสร้างพระพุทธรูปนั้นไม่มีใคร
ที่รู้จักพระโฉมแท้จริงเป็นอย่างไร จึงจ าเป็นต้องประดิษฐ์ลักษณะอันสมควรขึ้น คือ จะต้องมีเครื่องหมาย
บางประการที่ท าให้พระพุทธเจ้าแปลกไปจากคนอ่ืนๆ และจ าเป็นต้องเป็นของงดงามตามรสนิยมของ
อินเดียด้วย ในขั้นแรกลักษณะเกือบเหมือนเทพเจ้าของกรีก แต่ได้เพ่ิมเครื่องหมายพิเศษเข้าไปอีก 2-3 
อย่าง ได้แก่ พระวรกายของพระพุทธเจ้าก็เหมือนมนุษย์ธรรมดา พระพักตร์เป็นอย่างฝรั่ง พระเกศาท า
เป็นเส้นยาวสลวย แต่ที่พิเศษ คือ พระพุทธองค์มีกงจักรที่ฝ่าพระหัตถ์ และฝ่าพระบาท มีอุณาโลม
ระหว่างพระขนง และที่ส าคัญใบพระกรรณยาวยาน (ศ.หลวงบริบาลบุรีภัณฑ์, 2531) ตามที่ต ารา                                              
มหาปุริสลักษณะพยากรณ์ศาสตร์พรรณนาไว้  
 ดังนั้น พระกรรณยานของพระพุทธรูปจึงไม่ได้มีความหมายว่า อายุยืนเหมือนชาวบ้านทั่วไป
เข้าใจกัน ในเชิงพุทธปรัชญา พระกรรณยาน หรือภาษาสามัญเรียกว่า หูยาน หมายถึง หลักพุทธปรชัญาที่สอน
ในเรื่องของความเชื่อ โดยอย่าเป็นคนเชื่อง่าย อย่าหูเบา โดยเฉพาะผู้รับบทบาทเป็นผู้น าควรใช้ปัญญาคิด
ตริตรองปัญหาทั้ งหลายให้มาก ๆ ตามเหตุ ผลอันมีบัญญัติ ไว้ ในหลั กพุทธปรั ชญาที่ มี ชื่ อว่ า                                                            
กาลามสูตร หรือเรียกอีกชื่อว่า หลักความเชื่อ 10 ประการ ซึ่งมีปรากฏอยู่ในเกสปุตตสูตร (องฺ.ติก.                                                
20/945/292-295) ดังนี้ 1. มา อนุสฺสเวน อย่าปลงใจเชื่อ ด้วยการฟังตามกันมา 2. มา ปรมฺปราย อย่า
ปลงใจเชื่อด้วยการถือสืบๆ กันมา 3. มา อิติกิรายอย่าปลงใจเชื่อด้วยการเล่าลือ 4. มา ปิฏกสมฺปทาเนน                                           
อย่าปลงใจเชื่อด้วยการอ้างต าราหรือคัมภีร์ 5. มา ตกฺกเหตุ อย่าปลงใจเชื่อเพราะตรรก 6. มา นยเหตุ                                    
อย่าปลงใจเชื่อเพราะการอนุมานเอา 7. มา อาการปริวิตกฺเกน อย่าปลงใจเชื่อด้วยการคิดตรองตามแนว
เหตุผล 8. มา ทิฏฺ  ินิชฺฌานกฺขนฺติยา อย่าปลงใจเชื่อเพราะเข้าได้กับทฤษฎีที่พินิจไว้แล้ว 9. มา ภพฺพรูปตาย                                             
อย่าปลงใจเชื่อเพราะมองเห็นรูปลักษณะน่าจะใช่ 10. มา สมโณ โน ครูต ิอย่าปลงใจเชื่อเพราะว่าสมณะนี้
ท่านเป็นครูของเรา 
 หลักกาลามสูตรนี้ พระพุทธองค์ทรงตรัสไว้ส าหรับให้ทุกคนมีความเชื่อในเหตุ  และผลของ
ตนเอง ในเมื่อปัญหาเกิดขึ้นสิ่งที่มีผู้น ามากล่าว หรือสั่งสอนนั้นว่า ตนควรจะเชื่อถือได้เพียงไรหรือไม่                                               
และก่อนที่จะเชื่อควรพิจารณาด้วยตนเองเสียก่อนว่า ค าสอนเหล่านั้น  เมื่อประพฤติปฏิบัติตามไปแล้ว                                                                        
จะมีผลเกิดขึ้นอย่างไร ถ้ามีผลเกิดขึ้นท าให้ตนเอง และผู้อ่ืนเดือนร้อนก็เป็นค าสอนที่ไม่ควรปฏิบัติตาม                                                                     
ถ้าไม่เป็นไปเพ่ือท าตนเอง และผู้อื่นให้เดือนร้อน แต่เป็นไปเพ่ือความสุขความเจริญย่อมเป็นค าสอนที่ควร
ปฏิบัติตามตัวอย่าง เช่น เมื่อมีการพูดถึง ราคะ โทสะ โมหะ ว่าเป็นสิ่งที่ควรละหรือไม่ ผู้ฟังก็จะต้อง
พิจารณาให้ เห็นชัดด้วยตนเองว่า  ราคะ โทสะ โมหะ เป็นสิ่ งที่น ามาซึ่ งความทุกข์  หรือสุข                                      
ให้พิจารณาจนเห็นชัดแก่ใจตนเองเสียก่อน เมื่อเห็นว่า ราคะ โทสะ โมหะ เป็นของร้อน จึงละเสี ยตาม                                     



 

 

 

35 
วารสารส่ือวิชาการและวิจยั 

Journal of Educational Resources and Research [JERR] 

ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 มกราคม-เมษายน 2568 Vol. 1 No. 1 January-April 2025  

ค าสอน ถ้ายังพิจารณาไม่เห็น แม้แต่เล็กน้อยก็เป็นสิ่งที่ให้รอไว้ก่อนยังไม่ปฏิบัติตามจนกว่าจะได้พิจารณา
เห็นชัดแล้ว จึงปฏิบัติสักว่าโดยเหตุ 10 ประการดังกล่าวมาแล้วข้างต้นนั้น 
 กาลามสูตรนี้ถือว่าเป็นหลักการที่แสดงถึงความที่พระพุทธศาสนา ให้ความเป็นอิสระในความ
เชื่ออย่างถึงที่สุด จึงควรรู้ไว้ในฐานะเป็นอุปกรณ์แห่งการควบคุมความเชื่อของตนให้เป็นไปในทางที่จะ
ปฏิบัติให้เป็นผลส าเร็จได้จริงๆ ยิ่งสมัยปัจจุบันเป็นยุคของข้อมูลข่าวสารมีช่องทางที่จะได้รับข้อมูล
ข่าวสารมากมายหลายทาง ผู้รับบริโภคข่าวสารจ าเป็นจะต้องมีภูมิคุ้มกัน หรือเครื่องกลั่นกรองข้อมูล
ข่าวสารที่หลั่งไหลเข้ามา หลักกาลามสูตรนี้สามารถช่วยให้เรารับรู้ข้อมูลข่าวสารได้อย่างถูกต้อง
ตรงไปตรงมา และมีประสิทธิภาพไม่ตกเป็นเครื่องมือของผู้ที่ประสงค์ร้ายที่ต้องการสร้างข่าวสารเป็นเท็จ
ขึ้นมาก เพ่ือผลประโยชน์ของตน หรือมีเจตนาหลอกลวงได้ง่ายๆ  
 4) พระเนตร 
 พระเนตรจะมีลักษณะทอดลงต่ าเล็กน้อย พุทธลักษณะนี้ได้ปรากฏอยู่ในศิลปะแบบมถุรา                                   
แต่มาเจริญถึงขีดสุดในสมัยคุปตะซึ่งนับเป็นยุคทองแห่งศิลปะอินเดีย (ที.เอ็น.รามจันทรัน, 2543)                                               
เป็นลักษณะที่เตือนสติว่า ให้ส ารวจตัวเองอยู่เสมอเมื่อมีปัญหา หรือเรื่องราวใดๆ เกิดขึ้นนั้น ตนเองเป็น                  
ผู้ก่อ ตนเป็นผู้สร้างขึ้นให้ส ารวจตนเองว่า มีอะไรบ้างที่ยังบกพร่อง ที่ควรปรับปรุงแก้ไขให้ดีขึ้น ไม่ควรไป
เพ่งโทษ หรือมองไปยังผู้อ่ืน (บุญมี แท่นแก้ว, 2545) ปัญหาต่างๆ ที่เกิดขึ้นมานั้น เกิดจากการไม่รู้จัก
ควบคุมตนเอง โดยเฉพาะการควบคุมอารมณ์ของตนด้วยการให้มีสติส ารวมระวังในอายตนะ 12 ประการ                                                  
ซ่ึงแบ่งออกเป็น อายตนะภายใน 6 และอายตนะภายนอก 6 ได้แก่ 1) อายตนะภายใน คือ ที่เชื่อมต่อให้เกิด
ความรู้ แดนต่อความรู้ภายใน เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า อินทรีย์ เพราะเป็นใหญ่ในหน้าที่ของตน (ที.ปา. 
11/323/326) 2) อายตนะภายนอก คือ ที่เชื่อมต่อให้เกิดความรู้ แดนต่อความรู้ฝ่ายภายนอกเรียกทั่วไปว่า 
อารมณ์ คือ เป็นสิ่งที่ใช้ส าหรับให้จิตยึดหน่วง (ม.อุ. 14/421/516) 
 การส ารวมอายตนะนั้น ก็เพ่ือไม่ให้ยินดี ยินร้ายในสภาวธรรมนั้นๆ ให้รู้จักส ารวมตนรักษา
อายตนะท้ัง 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ตลอดไปถึงความเหมาะสม หรือไม่เหมาะสมกับสภาวะ สถานที่ 
กาลเทศะต่างๆ ที่ก าลังเข้าไปเกี่ยวข้องอยู่นั้น โดยตั้งอยู่บนพ้ืนฐานของจิตใจที่สะอาดบริสุทธิ์ไม่รุ่มร้อนไป
ด้วยความยินดี ยินร้าย กับสิ่งที่ก าลังประสบอยู่ในสภาวะแวดล้อมนั้นๆ เป็นส าคัญ  
 ในปัจจุบันนี้ วิวัฒนาการในด้านต่างๆ ได้พัฒนาการถึงขีดสูงสุด อารมณ์ต่างๆ ก็ย่อมมากขึ้น
เป็นเงาตามตัว แต่ก็ต้องระมัดระวังใจไม่ไปหลงติดในรูปธรรม นามธรรมเหล่านั้นมากจนเกินไป                                               
ต้องคอยหมั่นตรวจสอบส ารวจจิตของตนไม่ให้ตกเป็นทาสของอารมณ์เหล่านั้นที่จิตก าลังเข้าไปกระทบอยู่ 
เช่น การรับข้อมูลข่าวสารต่างๆ เป็นต้น ก็พยายามให้เป็นไปเพ่ือแสวงหาความรู้เพ่ิมเติม ไม่ใช่เพ่ือเพ่ิมเติม 
หรือไปสนับสนุนกิเลสตัณหาความทะยานอยากให้มากขึ้นกว่าเดิม พยายามไม่ไปหลงเพลิดเพลินไปกับ
อาการนั้นๆ จนท าให้เกิดความทุกข์ได้ เพราะหากหลงเข้าไปในอารมณ์นั้นโดยไม่ระมัดระวังคราวใด                                                            
ย่อมมีความติดใจเกิดข้ึน เมื่อติดใจแล้วย่อมมีทุกข์ตามมาอย่างแน่นอน 
 8) พระองคุลีพระหัตถ์  
 พระองคุลีพระหัตถ์ทั้ง 4 มีความเสมอกันทั้ง 4 นิ้ว พระพุทธลักษณะนี้ปรากฏขึ้นเป็นครั้งแรก
ในรัชสมัยของพระมหาธรรมราชาลิไท ซึ่ งพระองค์มีด า ริ ให้ช่างสร้างพระพุทธรูปตามคัมภีร์                                            
มหาปุริสลักษณะที่ปรากฏในพระไตรปิฎก เป็นผลให้พุทธลักษณะเปลี่ยนแปลงไปจากเดิมหลายประการ                                   
หนึ่งในนั้นก็คือ พระกรยาว และนิ้วพระหัตถ์ยาวเสมอกัน (พระมหาสุเทพ พุทธจรรยา (ปสิวิโก), 2539)                                     



 

 

 

36 
วารสารส่ือวิชาการและวิจยั 

Journal of Educational Resources and Research [JERR] 

ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 มกราคม-เมษายน 2568 Vol. 1 No. 1 January-April 2025  

ซึ่งสามารถสื่อให้เห็นหลักพุทธปรัชญาที่ว่า พระพุทธเจ้าทรงมีพระเมตตาต่อสรรพสัตว์อย่างเท่าเทียมกัน 
ไม่ว่าจะอยู่ในวรรณะใดก็ตาม โดยไร้ซึ่งอคติใดๆ แม้แต่พระเทวทัตต์ซึ่งเป็นผู้มีจิตคิดประทุษร้าย ถึงขั้นคิด
ปลงพระชนม์พระองค์ โดยกลิ้งศิลาลงมาจากเขาคิชฌกูฏบรรพต จนเป็นเหตุท าให้พระโลหิตห้อ                               
แต่พระองค์หาได้มีความโกรธ พยาบาทต่อพระเทวทัตไม่ (วิ.จู. 7/341/211-214) เป็นพุทธลักษณะ                                                           
ที่เตือนสติว่า ความยุติธรรม ความไม่มีอคติใดๆ เป็นเรื่องที่ส าคัญ การปฏิบัติในกิจกรรมใดๆ จะต้องมี
ความมั่นใจ มีความแน่วแน่ ยึดมั่นในหลักธรรม คือ ความถูกต้อง (บุญมี แท่นแก้ว, 2545) และพุทธลักษณะ                                                 
อีกประการหนึ่งก็คือ พระหัตถ์ของพระพุทธรูปจะแบออกไม่ก า หมายถึง ไม่ยึดถือ สิ่งใดว่าเป็นของตน 
 มนุษย์ทุกคนย่อมเป็นสมาชิกของสังคมด้วยกันทุกคน นับตั้งแต่เป็นสมาชิกของครอบครัว 
สมาชิกของหมู่บ้าน สมาชิกของประเทศ จนกระทั่งเป็นสมาชิกของโลก การเป็นสมาชิกนั้น แต่ละคน
อาจจะอยู่ในหลายฐานะ เช่น ในฐานะผู้ปกครองสังคม เป็นต้น คนแต่ละคนอาจมีฐานะในทางสังคม
แตกต่างกัน แต่มนุษย์ทุกคนก็มีหน้าที่ต่อสังคมเหมือนกันอยู่ อย่างหนึ่ง คือ การท าให้สังคมที่ตนเป็น
สมาชิกอยู่นั้น มีความม่ันคงสงบเรียบร้อยไม่สับสนวุ่นวาย ความมั่นคงและความสงบร่มเย็นเรียบร้อยของ
สังคมนั้น ย่อมขึ้นอยู่กับหลักพุทธปรัชญาประจ าสังคมที่ส าคัญอย่างหนึ่ง คือ “ความยุติธรรม”                                    
ซึ่งถือว่าเป็นหัวใจของส าคัญของการอยู่ร่วมกันในสังคม 
 ความยุติธรรมนั้น เป็นสิ่งที่ต้องการกันทุกหนทุกแห่ง แต่อุปสรรคของความยุติธรรมตามที่                                               
พระพุทธองค์ทรงตรัสสอนไว้ว่า คนที่ให้ความยุติธรรมแก่ผู้อ่ืนไม่ได้นั้น ก็เพราะมีอคติ  คือ ความล าเอียง 
หรือไม่มีความเที่ยงธรรม ไม่มีความยุติธรรมมี 4 ประการ ดังนี้ 1. ฉันทาคติ ล าเอียงเพราะรักใคร่ 2. โทสาคติ
ล าเอียงเพราะโกรธ 3. โมหาคติล าเอียงเพราะเขลา และ 4. ภยาคติ ล าเอียงเพราะกลัว (องฺ.จตุกฺก.                                                        
21/17/30) 
 อย่างไรก็ตาม อคติ 4 ประการนี้  เป็นอกุศลธรรมที่คอยท าลายการพัฒนาตนไม่ให้เป็น                                            
ผู้มีสัมมาทิฎฐิ จึงเป็นสิ่งที่ควรหลีกเว้น ไม่ควรประพฤติ ผู้ใดหลีกเว้นอคติเหล่านี้ได้เสียแล้ว ผู้นั้นย่อมเป็นผู้
เจริญด้วยเกียรติยศ มีผู้เคารพนับถือ เชื่อฟัง และย่อมได้รับการยกย่องสรรเสริญ ดังนั้น ผู้ที่หวังความ
เจริญก้าวหน้าในการพัฒนาตนเองให้มีความยุติธรรม พึงละเว้นจากอคติท้ังหลาย โดยใช้ปัญญาพิจารณาว่า 
สิ่งใดควรท า สิ่งใดไม่ควรท า และการพิจารณานั้น จะต้องพิจารณาด้วยว่า สิ่งที่ท า หรือไม่ท านั้น มีอคติเจือ
ปนอยู่ด้วยหรือไม่ หากพบว่า การกระท านั้นมีอคติอย่างใดอย่างหนึ่งรวมอยู่ด้วย ก็พึงละเว้นจากการกระท า
นั้นโดยทันที และอคติทั้ง 4 ข้อนี้ เมื่อกระท าข้อใดข้อหนึ่ง ก็เป็นเหตุท าให้เสียวุฒิภาวะความเป็นผู้น า                                          
เสียความยุติธรรม ความเป็นผู้ใหญ่ 
 9) พระบำท 
 ลักษณะพระบาทเรียบตรง เสมอกัน ส้นพระบาทยาว และรอยพระบาทเต็มบริบูรณ์มีปรากฏ
ชัดในพุทธศิลป์สมัยสุโขทัยที่เกิดจากการก าหนดกฎเกณฑ์สร้างโดยยึดแบบตามคัมภีร์มหาปุริสลักษณะ                                                        
ในพระไตรปิฎก ตัวอย่างของพระพุทธรูปที่สร้างขึ้นตามพุทธลักษณะที่ก าหนดขึ้นใหม่นี้มี พระพุทธชินราช 
พระพุทธชินสีห์ พระศรีศากยมุนี เป็นต้น (พระมหาสุเทพ  พุทธจรรยา (ปสิวิโก), 2539) ตามความหมาย                                                        
ทางพุทธปรัชญาเป็นพุทธลักษณะที่เกิดจากบุพพกรรมของพระพุทธเจ้าในอดีตชาติ เป็นผู้ยึดมั่นในกุศลธรรม 
ยึดมั่นไม่ถอยหลังในกายสุจริต วจีสุจริต และมโนสุจริต ในการแจกทาน ในการสมาทานศีล รักษาอุโบสถ 
ในการปรนนิบัติชอบในมารดา ในการปรนนิบัติชอบในบิดา ในการปรนนิบัติชอบในสมณพราหมณ์                                                       
ในความเป็นผู้อ่อนน้อมต่อผู้ใหญ่ในตระกูล และในธรรมที่เป็นกุศลอันยิ่ง (ที.ปา. 11/201/176) สิ่งเหล่านี้



 

 

 

37 
วารสารส่ือวิชาการและวิจยั 

Journal of Educational Resources and Research [JERR] 

ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 มกราคม-เมษายน 2568 Vol. 1 No. 1 January-April 2025  

ที่พระองค์ได้ปฏิบัติมา เป็นเหตุให้พระพุทธองค์ปราศจากกิเลสเครื่องร้อยรัด และอบายมุขทั้งปวง                                          
หลีกเว้นจากความเสื่อมเสียหายทั้งปวง ยึดอยู่ในความถูกต้อง เนื่องจากพระองค์เป็นผู้สมบูรณ์ด้วยวิชชา 
คือ ความรู้ และจรณะ คือ ความประพฤติ ไม่ตกอยู่ในอ านาจของความโกรธ ความโลภ และความลุ่มหลง
ใดๆ (พระพีรสิฐ ปิยสีโล (ลักขษร), 2550) อันเป็นรากเหง้า ที่เกิดขึ้นของอกุศล หรือต้นตอของความ                                    
ชั่วร้ายทั้งหลาย เมื่ออาการก าเริบจะแสดงออกมาเป็นทุจริตทางกาย วาจา ใจ รวมเป็นเหตุให้เกิดกิเลส 
เรียกว่า อกุศลมูล มี 3 ประการ คือ  
 1.โลภะ ความอยากได้ ได้แก่ ความอยากได้ของคนอ่ืนมาเป็นของตน อยากให้ตนมีเหมือนคน
อ่ืนหรือมีมากกว่าผู้อื่น ความอยากมีหลายรูปแบบ ซึ่งจะก่อให้เกิดรากเหง้าของความชั่วทั้งปวง เช่น อิจฉา 
ความอยาก ปาปิจฉา ความอยากอย่างชั่วช้าลามก มหิจฉา ความอยากรุนแรง อภิชฌาวิสมโลภะ                                                                         
ความอยากได้ถึงขั้นเพ่งเล็ง ความอยากจะเกิดมากขึ้น  ซึ่งจะก่อให้เกิดความชั่วในตัวเอง วิธีแก้ไข                                                                          
ความอยาก คือ การใช้สติระลึกรู้ในตน  
 2.โทสะ ความคิดประทุษร้าย ได้แก ่การอยากฆ่า การอยากท าลายผู้อื่นๆ ความคิดประทุษร้าย
เป็นรากเหง้าให้เกิดกิเลสได้หลายอย่าง เช่น ปฏิฆะ ความหงุดหงิด โกธะ ความโกรธ อุปนาหะ ความผูกโกรธ 
พยาบาท ความคิดปองร้าย ถ้าปล่อยให้มีโทสะมาก ผู้นั้นจะเป็นคนชั่วคนพาล และเป็นภัยต่อสังคม 
วิธีแก้ไขโทสะ คือ การใช้สติระงับตน และฝึกตนให้เป็นผู้ไม่มีความโกรธ 
 3.โมหะ ความหลงไม่รู้จริง ได้แก่ ความไม่รู้ ไม่เข้าใจ ความมัวเมา ความประมาทเป็นรากเหว้า
ให้เกิดกิเลสได้ต่างๆ มากมาย เช่น มักขะ ลบหลู่คุณท่าน ปลาสะ ตีเสมอ มานะ ถือตัว มทะ มัวเมา                                                    
ปมาทะ เลินเล่อ โมหะ ท าให้ขาดสติ ไม่รู้ผิดชอบร้ายแรงกว่าโลภะ และโทสะรวมทั้งส่ง เสริมให้โลภะ                                                     
และโทสะมีก าลังมากข้ึนยิ่งด้วยวิธีที่จะท าให้โมหะลดลงนั้นจะต้องปฏิบัติตนเป็นผู้ที่มี อโมหะ คือ ความไม่
หลงงมงาย (ขุ.อิติ. 25/50/396)  
 พระพุทธลักษณะนี้ยังได้มีปรากฏในคัมภีร์พยากรณ์ศาสตร์ ของพราหมณ์ในสมัยโบราณ                                        
ซึ่งเรื่องนี้มีปรากฏอยู่ใน มาคันทิยสูตร (ขุ.สุ.อ. 47/771) มีเนื้อหาโดยสังเขปดังนี้ 
 สมัยหนึ่ง พระผู้มีพระภาคเจ้า ประทับอยู่ ณ กรุงสาวัตถี ในยามใกล้รุ่ง ทรงตรวจดูโลกด้วย
ทิพยจักษุ ทรงเห็นอุปนิสัยพระอรหัตของมาคันทิยพราหมณ์ พร้อมกับภรรยา ซึ่งเป็นชาวกัมมาสธัมมนิคม 
แคว้นกุรุ พระองค์ได้ทรงเปล่งพระรัศมีสีทอง ประทับนั่ง ณ ป่าแห่งหนึ่งซึ่งไม่ไกลจากกัมมาสธัมมนิคม 
เท่าไรนัก 
 ขณะนั้น มาคันทิยพราหมณ์ ได้ออกมาท ากิจธุระใกล้กับป่าแห่งนั้น ก็ได้พบเห็นพระผู้มีพระภาคเจ้า                                     
มีลักษณะงดงามยิ่งนัก เกิดความดีใจ เพราะก าลังแสวงหาคู่ครองให้กับธิดาของตน ก็รีบไปบอกกะนาง
พราหมณีผู้เป็นภรรยา ในระหว่างที่พราหมณ์ และนางพราหมณีทั้งสองก าลังพาธิดามาหาพระผู้มีพระภาคเจ้า 
พระองค์ได้เสด็จเข้าไปบิณฑบาตยังกัมมาสธัมมนิคม ก็เลยไม่พบพระองค์ เห็นเพียงแต่เครื่องลาดหญ้าที่                                                            
ปูไว้เป็นที่ประทับนั่งของพระองค์ ในระหว่างก าลังตามหาพระองค์อยู่นั้น นางพราหมณีบังเอิญไปพบเห็น
รอยพระบาทของพระพุทธเจ้าเข้า จึงได้กล่าวกับพราหมณ์ผู้สามีว่า “รอยเท้านี้ ไม่ใช่เป็นรอยเท้าของ                                                       
ผู้หมกมุ่นในกามคุณ” เพราะนางพราหมณีเป็นผู้ช านาญในคัมภีร์พยากรณ์ศาสตร์ อันเป็นต าราท านายนร
ลักษณ์ของพราหมณ์โบราณ จึงสามารถท านายทายทักได้จากการเห็นเพียงแค่รอยเท้าก็อาจบอกได้ว่า                                                            
ผู้นั้นมีลักษณะนิสัยเป็นเช่นไรค าพยากรณข์องนางพราหมณีนั้นมีดังนี ้
 



 

 

 

38 
วารสารส่ือวิชาการและวิจยั 

Journal of Educational Resources and Research [JERR] 

ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 มกราคม-เมษายน 2568 Vol. 1 No. 1 January-April 2025  

 รตฺตสฺส หิ อุกฺกุฏิก  ปท  ภเว  คนมากด้วยราคะพ้ืนฝ่าเท้าจะเว้าลึกเข้าไป 
 ทุฏฺ สฺส โหติ สหสานุปีฬิต   คนมากด้วยโทสะ จะหนักส้นเท้า 
 มุฬฺหสฺส โหติ อวกฑฺฒต  ปท   คนมากด้วยโมหะจะหนักปลายเท้า 
 วิวฏจฺฉทสฺส อีทมีทิส  ปท   ส่วนคนมีพ้ืนเท้าเสมอเช่นนี้ เป็นผู้ไม่มีราคะ  
       โทสะ และโมหะอีกแล้ว 
 

 ภายหลังได้พบพระพุทธเจ้าแล้ว พระองค์ได้ทรงเล่าชีวประวัติของพระองค์ตอนหนึ่ง คือ ตั้งแต่
พระองค์เสด็จออกมหาภิเนษกรมณ์ และบ าเพ็ญบารมีจนได้ตรัสรู้อนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณแล้วทรงย้ า                                                          
ในตอนแรกตรัสรู้ว่า ในขณะที่พระองค์นั่งอยู่ที่ร่มไม้อชปาลนิโครธ ธิดาของพญามาร ทั้ง 3 ได้จ าแลงรูป
เป็นสาวงาม มาร่ายร าเล้าโลม ยั่วยวน เย้ายวนพระองค์ด้วยมายามีประการต่างๆ และพร้อมที่จะยินยอม
บ ารุงบ าเรอพระองค์ด้วยกาม แต่พระองค์หาได้ยินดีในเมถุนธรรมกับธิดาแห่งมารเหล่านั้นไม่  
 พระองค์ได้ตรัสว่า แม้แต่เท้าของพระองค์ก็ยังไม่ประสงค์ที่จะถูกต้องธิดามารเหล่านั้นแล้ว                                                                    
เหตุใดพระองค์จะพอใจธิดาของพราหมณ์ทั้งสองซึ่งมีกายเต็มไปด้วยสิ่งปฏิกูลเล่า ต่อแต่นั้น พระองค์ ได้
ทรงแสดงธรรมโปรดพราหมณ์ทั้งสองโดยสมควรแก่วิสัย ในเวลาจบพระธรรมเทศนา พราหมณ์ทั้งสองก็ได้
บรรลุอริยผล ด ารงอยู่ในชั้นพระอนาคามีบุคคลมีจิตใจพ้นจากวิสัยของผู้บริโภคกาม หลังจากนั้น                                                             
มาคันทิยพราหมณ์ ได้มอบธิดาของตนแก่จูฬมาคันทิยพราหมณ์ ผู้เป็นน้องชายให้ดูแลและปกครองแทน                                                                
พร้อมทั้งยกทรัพย์สมบัติทั้งหมดให้ด้วย แล้วชวนภรรยาออกบวช ในกาลต่อมาได้บรรลุพระอรหัตผลเป็น
พระอริยบุคคลชั้นสูงสุดในพระพุทธศาสนา 
 เรื่องที่ได้น ามากล่าวประกอบนี้ ผู้เขียนต้องการจะแสดงให้เห็นว่า ลักษณะที่ปรากฏเป็น                                   
พุทธลักษณะของพระพุทธรูปนั้น ไม่ได้เป็นลักษณะที่แปลกประหลาดเกินวิสัยของความจริงตามธรรมชาติ 
เป็นลักษณะที่เป็นธรรมดาของมนุษย์ แต่อาจเป็นมนุษย์ที่พิเศษโดยเกิดจากการประพฤติบ าเพ็ญตบะจน
จิตใจเบื่อหน่ายคลายก าหนัดจากการหมกมุ่นในกามคุณ สิ่งเหล่านี้ได้มีมาแล้วในกาลก่อน จึงเป็นเหตุปกติที่
เป็นไปได้ หาใช่เป็นเรื่องแปลกพิสดารโดยประการใดไม่ 
 
บทสรุป 
 การสร้างพระพุทธรูปแต่เดิมนั้นมีเจตนารมณ์เพ่ือเป็นเสมือนสัญลักษณ์ตัวแทนพระพุทธเจ้า                                                            
มีพุทธลักษณะที่เกิดจากการสร้างสรรค์ของช่างประติมากรปรากฏในรูปแบบของพุทธจริยาวัตรที่มี
ลักษณะเฉพาะตามรูปแบบของแต่ละสกุลช่าง แต่ไม่ว่ายุคสมัยใดการพระพุทธรูปนั้นล้วนเกิดจากความ
ศรัทธา และจิตนาการประสานเข้าด้วยกัน จนก่อเกิดเป็นพระพุทธรูปที่มีพลังหล่อหลอมจิตใจของเหล่า
พุทธศาสนิกชนที่ยังคงยึดมั่นในพระธรรมค าสั่งสอนขององค์พระศาสดา มาอย่างต่อเนื่องเป็นเวลานาน                                         
นับพันปี เป็นประติมากรรมที่ถึงพร้อมด้วยศิลปะ ที่แฝงไว้ด้วยพลังอ านาจที่ยิ่งใหญ่และบางยุคสมัย                                
พุทธลักษณะของพระพุทธรูปก็เป็นภาพสะท้อนให้เห็นถึงความรุ่งเรือง และความเปลี่ยนแปลงของสังคม 
ยังคงมีเรื่องราวความหมาย และบทบาทอีกมากมายที่แฝงอยู่ภายใต้รูปลักษณ์อันงดงามไม่เสื่อมคลายนี้  
ทั้งนี้ พุทธศาสนิกชนถือว่าการสร้างพระพุทธรูปถวายแด่พระพุทธศาสนาเป็นบุญอันสูงส่งอย่างหนึ่ง                                        
ของชีวิต จึงต้องเลือกรูปแบบที่พุทธลักษณะงดงามที่สุดมีคุณค่าทางพุทธศิลป์ นอกจากนี้แล้วพระพุทธรูป
ยังมีคุณค่าตามหลักพุทธปรัชญาที่แฝงปรากฏอยู่ภายในพุทธลักษณะทางพุทธศิลป์ อันเป็นไปตาม
เจตจ านงของประติมากรผู้สร้างสรรค์พระพุทธรูป 



 

 

 

39 
วารสารส่ือวิชาการและวิจยั 

Journal of Educational Resources and Research [JERR] 

ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 มกราคม-เมษายน 2568 Vol. 1 No. 1 January-April 2025  

 อย่างไรก็ตาม การที่พุทธศาสนิกชนได้กราบไหว้ “พระพุทธรูป” ซึ่งเป็นเสมือนสัญลักษณ์แทน
พระพุทธเจ้านั้นก็ย่อมหมายถึง การกราบไหว้เพ่ือร าลึกถึงพระคุณของพระพุทธเจ้า หาใช่เป็นการกราบ
ไหว้ตัวบุคคลไม่ ในการกราบพระพุทธรูปแต่ละครั้งนั้น เราควรระลึกนึกถึงหลักพุทธปรัชญาที่แฝงอยู่                                   
ในองค์พระพุทธรูปด้วย จึงจะท าให้การกราบไหว้นั้นมีคุณค่าอย่างแท้จริง สมดังเจตนารมณ์ของพระพุทธ
องค์ท่ีให้ยึดถือเอาหลักค าสอนเป็นศาสดาแทนพระองค์ไม่ใช่วัตถุภายนอก ดังพุทธวจนะที่พระองคต์รัสกะ
พระวักกลิว่า “โย โข วกฺกลิ ธมฺม  ปสฺสติ โส ม  ปสฺสติ ดูก่อนวักกลิ ผู้ใดย่อมเห็นธรรม ผู้นั้นย่อมเห็นเรา” 
ไม่เช่นนั้นแล้วจะกลับกลายเป็นพระพุทธรูปบังพระพุทธเจ้าไปเสีย เพราะมัวหลงยึดติดกับวัตถุ อิฐ หิน ดิน 
ทราย ที่น ามาสร้างเป็นองค์พระพุทธรูป จนลืมสาระแก่นสารที่แท้จริงอันเป็นนามธรรม ล้ าค่าที่แฝงอยู่ใน
ลักษณะของพระพุทธรูป เมื่อปฏิบัติได้ดังนี้ จึงชื่อว่าเป็นการปฏิบัติตนตามหลักพุทธปรัชญา และนับว่า
เป็นการปฏิบัติบูชาต่อองค์พระศาสดาอย่างแท้จริง 
 
เอกสำรอ้ำงอิง 
เชนชาคริต ยุรชิตภมรชัย. (2547). ปรัชญาศิลปะ พุทธศิลป์ในพระเทศไทย. กรุงเทพฯ: หจก.ป. สัมพันธ์

พาณิชย์. 
ที.เอ็น.รามจันทรัน. (2543). พุทธศิลป์ในโลกพระพุทธศาสนา. แปลโดย อมร โสภณวิเชฏฐวงศ์ . 

กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
บุญมี แท่นแก้ว, ผศ. (2541). ปรัชญา. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพฯ: พิมพ์ที่โอ.เอส.พริ้นติ้ง เฮ้าส์. 
บุญมี แท่นแก้ว. (2545). พุทธปรัชญาเถรวาท. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์โอเดียนสโตร์. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2545). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 11. 

กรุงเทพฯ: สหธรรมิก. 
พระพีรสิฐ ปิยสีโล (ลักขษร). (2550). อิทธิพลของสุนทรียภาพด้านความงามในพุทธปรัชญาที่มีต่อ                        

พุทธศิลป์ขอม. วิทยานิพนธ์ศาสนศาสตรมหาบัณฑิต, บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหามกุฏ
ราชวิทยาลัย. 

พระมหาสุเทพ พุทธจรรยา (ปสิวิโก) . (2539). อิทธิพลพระพุทธศาสนามหายานที่มีต่อพุทธศิลป์                                    
ในอาณาจักรสุโขทัย. วิทยานิพนธ์ศาสนศาสตรมหาบัณฑิต, บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัย
มหามกุฏราชวิทยาลัย.  

พระโสภณคณาภรณ์ (ระแบบ  ิต าโณ). (2526). ธรรมปริทรรศน์. กรุงเทพฯ: สภาการศึกษามหา 
มกุฏราชวิทยาลัย. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2536). พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปล ฉบับครบรอบ 200 ปี แห่งราชวงศ์จักรี              
กรุงรัตนโกสินทร์ พุทธศักราช 2525. เล่มที่ 47. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏ
ราชวิทยาลัย. 

วศิน อินทสระ. (2545). โอวาทปาติโมกข์. กรุงเทพฯ: โอ. เอส. พริ้นติ้ง เฮ้าส์. 
วิเชียร ชาบุตรบุณฑริก. (2535). พุทธศาสตร์. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์โอเดียนสโตร์. 
วิโรจ นาคชาตรี. (2550). พุทธปรัชญาเถรวาท. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามค าแหง. 
สงวน รอดบุญ. (2533). พุทธศิลปะสุโขทัย. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ: พิมพ์ที่ โอ.เอส.พริ้นติ้ง เฮ้าส์. 
สุเชาวน์ พลอยชุม. (2550). พุทธปรัชญาในสุตตันตปิฎก. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัย เกษตรศาสตร์.  



 

 

 

40 
วารสารส่ือวิชาการและวิจยั 

Journal of Educational Resources and Research [JERR] 

ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 มกราคม-เมษายน 2568 Vol. 1 No. 1 January-April 2025  

สุนทร ณ รังษี. (2550). พุทธปรัชญาจากพระไตรปิฎก. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์แห่ง
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

สุภัทรดิศ ดิศกุล, ศ.ม.จ. (2528). ศิลปะในพระเทศไทย. พิมพ์ครั้งที่ 8. กรุงเทพฯ: อมรินทร์การพิมพ์. 
สมเด็จฯ กรมพระยาด ารงราชานุภาพ. (2545). ต านานพระพุทธเจดีย์. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์ บริษัทมติ

ชนจ ากัด. 
ส านักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. (2549). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับเฉลิมพระเกียรติ พระบาทสมเด็จ 

พระเจ้าอยู่หัว เนื่องในการจัดงานฉลองสิริราชสมบัติ ครบ 60 ปี พุทธศักราช 2549. เล่มที่ 7, 
10, 11, 13, 16, 20, 21, 22, 24 และ 25. กรุงเทพฯ: อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิชชิ้ง. 

หลวงบริบาลบุรีภัณฑ์, ศาสตราจารย์. (2531). เราเคารพพระพุทธรูปอย่างไร. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ยูไนเต็ด
โปดักชั่น. 

 


